
„Wie mich Gott gesandt hat, so sende ich euch.“
Die Sendung der Kirche – oder auch: missionarisch Kirche sein

Bericht des Landeskirchenrates zur
8. Tagung der 38. ordentlichen Landessynode
am 24. und 25. November 2025

Inhalt
I. Gottes Mission Seite    3

1. Einleitung Seite    3

2. Sendung Seite    4

3. Dekolonisierung der Mission Seite    5

4. Mission ohne Kirche Seite    6

5. Gottes Mission Seite    7

6. Aus der Praxis Seite    8

II. Zukunftsprozess Seite    9

III. Verkündigungsdienst Seite  11

1. Lektor*innen und Prädikant*innen Seite  11

2. Interprofessionelle Teams Seite  12

3. Personalentwicklung im Pfarrberuf Seite  12

IV. Aus den Arbeitsbereichen Seite  13

1 Kirchenmusik Seite  13

2. Kirche und Schule Seite  15

3. Evangelische Familienbildung Seite  16

4. Kindertagesstätten Seite  18

5. Jugend Seite  19

6. Evangelisches Beratungszentrum Seite  20

7. Seelsorge Seite  21

8. Ökumene Seite  24

9. Diakonie Seite  25

V. Standpunkte einnehmen Seite  26

VI. Diverses Seite  27

1. 1700 Jahr Nicäa Seite  27

2. Partnerschaft mit Polen – 80 Jahre Kriegsende Seite  29

3. ÖRK und Weltgemeinschaft Reformierter Kirchen Seite  29

4. Besuch in der Ukraine Seite  31

Anlage zu TOP 3



2

5. KDV Beratung Seite  32

6. Emeritiarbeit Seite  33

VII Dank Seite  34

Anlagen



3

I. Gottes Mission

1. Einleitung

Hohe Synode, liebe Geschwister,

vor kurzem war ich beteiligt an einer Podiumsdiskussion anlässlich 50 Jahre EMW –
Evangelische Mission Weltweit. Meine Nachbarin auf dem Podium erzählte aus ihrer
– wesentlich größeren – Landeskirche von einer Konferenz der sogenannten „mittleren
Ebene“. Da kamen eine ganze Reihe von Einrichtungsleitungen, Dekan*innen usw.
zusammen. Und es gab eine Runde, wo jede und jeder sagen sollte, was gerade so
anliegt. Und sie erzählte aus dieser Runde, dass gleich mehrere Dekan*innen dabei
das Thema „Missionarische Kirche“ benannten. Es müsse darum gehen, sich
angesichts des Mitgliederschwundes wieder missionarischer auszurichten. In dieser
Kombination legt sich natürlich sofort der Verdacht nahe, es ginge hier weniger um
„Mission“ als um Mitgliederwerbung oder -gewinnung. Auch in unserer Kirche habe ich
in der letzten Zeit solche Stimmen wahrgenommen, die sagten, wir müssen neu über
das Thema Mission nachdenken. Dies möchte ich in dem diesjährigen Bericht des
Landeskirchenrates aufnehmen. Dabei fließen auch Erfahrungen aus den
Erprobungsräumen und ihrer Evaluierung ein. In diesem Jahr endet die Projektphase
der Erprobungsräume in unserer Kirche. Sie hatte 2019 begonnen, die Vorarbeiten
dazu allerdings schon wesentlich früher.

Nun scheiden sich aber an diesem Begriff „Mission“ durchaus die Geister. Manche
mögen das Wort erst gar nicht in den Mund nehmen, andere weisen es von sich: „Nein,
missionieren wollen wir auf keinen Fall!“ Hans-Hermann Pompe, rheinischer Pfarrer
und ehemaliger Leiter des EKD-Zentrums „Mission in der Region“, hat es einmal so
formuliert: „Für viele in der Kirche ist Mission ein Igitt-Wort, angerührt zu einem
ungenießbaren Cocktail aus Manipulation und verstaubtem Gestern, geschüttelt mit
Dialogverweigerung und Schuldgeschichte.“1 Er fügt dann hinzu, dass die meisten
eine solche Mission nie erlebt hätten, von der sie da reden würden. Ich für meine
Person muss sagen: Ich habe davon etwas erlebt und das hat mein Verhältnis dazu
durchaus nachhaltig geprägt. Wir gingen als junge Menschen zur Zeltmission auf dem
Lande, ein nicht selten auch beklemmendes Erlebnis für mich, bei dem ich immer
wieder aufgefordert wurde, mein Leben dem Herrn Jesus zu übergeben. Und dann
sollte ich nach vorne kommen, um meine Bekehrung zu bezeugen. Und ich hatte den
Verdacht, etliche von denen, die da nach vorne gingen, taten das nicht zum ersten
Mal. Es gibt Menschen, das will ich damit sagen, die haben keine gute Erfahrung mit
Mission gemacht und die tragen sie so mit sich im Leben. Ganz abgesehen von den
dunklen, manchmal abgründigen Seiten der Missionsgeschichte in Verbindung mit der
Kolonialisierung.

1 Hans-Hermann Pompe, Eine Kirche ohne Sendung, ohne Auftrag ist zahnlos, in: Theologie Aktuell. Blog der
Katholisch-Theologischen Fakultät der Uni Erfurt, unter:  https://www.uni-erfurt.de/katholisch-theologische-
fakultaet/fakultaet/aktuelles/theologie-aktuell/eine-kirche-ohne-sendung-ohne-auftrag-ist-zahnlos (abgerufen
am 04.11.2025).

https://www.uni-erfurt.de/katholisch-theologische-fakultaet/fakultaet/aktuelles/theologie-aktuell/eine-kirche-ohne-sendung-ohne-auftrag-ist-zahnlos


4

Und dann gibt es auf der anderen Seite diejenigen, die sagen: Kirche ohne Mission,
das ist gar nicht vorstellbar! Fidon Mwombeki, Generalsekretär des AACC, der
Allafrikanischen Kirchenkonferenz und früher Generalsekretär der VEM, sagte kürzlich
„Wir in Afrika möchten noch einmal betonen, dass eine Kirche ohne Mission immer
sterben wird.“2 – ein steiler Satz, der herausfordert. Oder noch einmal Hans-Hermann
Pompe: „Eine Kirche ohne Sendung, ohne Auftrag ist zahnlos, irrelevant. Sie muss
ihren Auftrag neu entdecken, ihr Wollen wieder wollen, um nicht überflüssig am Weg
zurück[zu]bleiben.“3

Und auch ich würde trotz meiner Jugenderfahrungen und trotz all der Irrwege, von der
die Missionsgeschichte erzählt und von denen noch zu reden sein wird, heute sagen:
Wir müssen uns als Kirche mit unserer Mission, unserer Sendung neu
auseinandersetzen. In einer nachchristlichen Gesellschaft, zu der wir mehr und mehr
werden, drängt sich diese Frage wieder in den Vordergrund. In unserer Kirche ist die
Frage nach der Mission fest verankert: In Artikel 3 unserer Verfassung heißt es
schlicht: „Diakonie und Mission sind Wesens- und Lebensäußerungen der Kirche.“4

Die weiteren Ausführungen in Artikel 3 und das Ökumene Gesetz unserer Kirche legen
es nahe, dass bei der Formulierung tatsächlich beides im Blick war: die Weltmission
und das, was früher als Volksmission bezeichnet wurde. Auch in unserem
Kammerwesen bildet sich das ab: Wir haben eine Kammer für Weltmission, Ökumene
und Entwicklung und eine Kammer für missionarische Dienste und
Öffentlichkeitsarbeit.

Wie aber lässt sich heute verantwortlich von Mission reden und missionarisch
handeln?

2. Sendung

„Wie mich Gott gesandt hat, so sende ich euch.“5 In diesem – im Johannesevangelium
überlieferten – Ausspruch Jesu steckt gleich zweimal die sprachliche Wurzel von
„Mission“: Sie liegt in dem lateinischen Wort für „Senden“. Der Schweizer Theologe
Karl Barth hat schon sehr früh darauf hingewiesen, dass der Begriff der Mission in der
Alten Kirche ursprünglich die „Selbstsendung“ Gottes in einem trinitarischen Sinn
beschreibt. Gemeint ist ursprünglich also die Sendung des Sohnes, von der hier im
Johannesevangelium die Rede ist und die Sendung des Heiligen Geistes durch den
Vater: „Muss es nicht etwa auch dem treuesten Missionar, auch dem überzeugtesten
Missionsfreund zu denken geben, dass der Begriff […] die Bezeichnung für die
göttlichen Selbstsendungen, die Sendung des Sohnes und des Heiligen Geistes in die
Welt gewesen ist. Versteht es sich etwa von selbst, dass wir es anders halten
dürfen?“6, fragt Karl Barth. Der „Begriff“, von dem er in diesem Vortrag auf der

2 Dankbarkeit, Hoffnung, Zukunft – 50 Jahre EMW. EMW Themenheft 2025.
3 Hans-Hermann Pompe, ebd.
4 Verfassung der Lippischen Landeskirche, Artikel 3(2).
5 Joh 20,21 (Bibel in gerechter Sprache).
6 Karl Barth, Die Theologie und die Mission der Gegenwart, in: ders., Theologische Fragen und Antworten.
Gesammelte Vorträge 3, Zollikon 1957, 100-126, 115.



5

Brandenburger Missionskonferenz 1932 spricht, ist der der „Mission Gottes“, Karl
Barth verwendete den lateinischen Begriff Missio Dei – die Sendung Gottes.

Dieser Gedanke der Missio Dei, der von Gottes Mission, wurde von Karl Barth selbst
nicht intensiv weiterverfolgt, fand aber in der missionstheologischen Diskussion einen
intensiven Niederschlag – bis heute. Entscheidend war dabei die Weltmissions-
konferenz von Willingen 1952. Auch wenn in den Dokumenten der Begriff „Gottes
Mission“ nicht vorkommt, so ist er doch als Gedanke in der Abschlusserklärung
deutlich verankert. Da heißt es: „Die Missionsbewegung, zu der wir gehören, hat ihren
Ursprung im dreieinigen Gott selbst. Aus der Tiefe seiner Liebe zu uns hat der Vater
seinen geliebten Sohn gesandt, um alle Dinge mit sich zu versöhnen, damit wir und
alle Menschen durch den Heiligen Geist in ihm eins werden mit dem Vater in jener
vollkommenen Liebe, die das Wesen Gottes ausmacht.“7

Ich halte den Gedanken der Sendung Gottes für entscheidend bis heute, wenn wir
darüber nachdenken, was Mission ist und sein kann. Die Kirche hat eine Mission, denn
sie nimmt teil an Gottes Sendung. Aber es ist nicht ihre, sondern Gottes Mission. Die
Kirche ist Instrument, Zeugin, Gemeinschaft, aber nicht Ursprung dieser Mission.
Gottes Mission zielt auf die Versöhnung der Welt, auf das Kommen des Reiches
Gottes, auf das Heil der ganzen Schöpfung. Sie geht damit weit über das Ziel einer
individuellen Bekehrung hinaus.

3. Dekolonisierung der Mission

Aber auch in diesem Verständnis der Mission als Gottes Mission, bleibt der Begriff
umstritten und wird heute erneut intensiv diskutiert. Viel ist in den letzten Jahren von
der „Dekolonisierung“ der Mission die Rede. Das bedeutet unter anderem, dass die
christliche Mission sich ihrer kolonialen Vergangenheit stellt. Es geht darum, ungleiche
Machtverhältnisse und Überheblichkeit abzubauen und Menschen aus allen Ländern
und Traditionen als gleichberechtigte Partner im Glauben zu sehen. Das bedeutet
auch, theologische Ansätze aus anderen Ländern und kulturellen Zusammenhängen
als gleichwertige Beiträge wahrzunehmen. Mission wird verstanden als ein
gemeinsamer Weg, auf dem Christinnen und Christen aus verschiedenen Teilen der
Welt voneinander lernen und miteinander das Evangelium leben und bezeugen. Dabei
wird die Verstrickung von Mission und Kolonialismus durchaus unterschiedlich
bewertet. Für die einen ist der Kolonialismus geradezu der Verstehens Horizont der
Missionsbewegung des 19. Jahrhunderts8. Andere wollen stärker betonen, dass es
zum Teil eine starke Verquickung von Mission und Kolonialismus gab, zu einem
anderen Teil aber auch deutliche Kritik aus der Mission an den kolonialen
Verhältnissen. Hier wird unter anderem. immer wieder der Name von Franz Michael

7 Abschlusserklärung Willingen 1952: A Statement on the Missionary Calling of the Church, in: Willingen 1952.
The Missionary Obligation of the Church. International Missionary Council, London 1953, 1-5.
„The missionary movement of which we are a part has its source in the Triune God Himself. Out of the depths
of His love for us, the Father hast sent forth His own beloved Son to reconcile all things to Himself, that we and
all men might, throught the Spirit, be made one in Him with the Father in that perfect love which is the very
nature of God” (S. 2).
8 Vgl. Ravinder Salooja, Die Erfindung des Missionsbefehls, in: Zeitzeichen 10/2022, S. 47-49.



6

Zahn genannt, Inspektor der Norddeutschen Mission von 1862-1900 und prägende
Gestalt der Missionsbewegung, der die deutsche Kolonialherrschaft in Togo immer
wieder deutlich kritisierte.

In einigen Missionswerken wird auf diesem Hintergrund auch eine Namensänderung
diskutiert oder wurde bereits beschlossen. So wurde aus dem „Zentrum Mission und
Ökumene“ der Nordkirche inzwischen das „Ökumenenetzwerk der Nordkirche“. Auch
die Missionsakademie hat eine Namensänderung auf den Weg gebracht. Die
Norddeutsche Mission hat gerade auf ihrer Hauptversammlung im Juni beschlossen,
ihren Namen zu ändern; nach jetzigem Stand der Diskussion soll der Begriff „Mission“
nicht mehr im Namen auftauchen. Der Prozess der Namensfindung läuft zurzeit und
soll 2027 abgeschlossen sein. In unserem anderen Missionswerk, der VEM, wird
interessanterweise weniger der Begriff der „Mission“ kritisch infrage gestellt, sondern
der Begriff der „Partnerschaft“, der ja lange Zeit als die Bezeichnung für das verwendet
wurde und wird, wie Missionswerke ihre Arbeit heute verstehen. Der Begriff der
„Partnerschaft“ sei zu stark dem Missverständnis des Paternalismus ausgesetzt, wird
von Kirchen des Südens eingebracht. Stattdessen könnte der Begriff der
Weggemeinschaft hilfreich sein.

Interessanterweise haben auf der Hauptversammlung der Norddeutschen Mission
auch die Mitgliedskirchen aus Ghana und Togo keine Einwände gegen eine
Namensänderung erhoben, im Gegenteil, junge Delegierte von dort zeigen ebenfalls
ein durchaus kritisches Verhältnis zum Begriff der Mission. Ansonsten begegnet uns
in den Kirchen des Südens oft ein ausgesprochen positives Verhältnis zur Mission. Die
Dankbarkeit, dass durch die Arbeit von Missionar*innen das Evangelium zu den
Menschen gekommen ist, überwiegt häufig gegenüber den negativen Erscheinungen
der Mission. Aber es gibt auch im globalen Süden durchaus sehr missionskritische
Stimmen. So argumentiert zum Beispiel der aus Malawi stammende Theologe Harvey
Kwiyani, dass der klassische Missionsbegriff und die Missionspraxis vielerorts noch
immer tief geprägt sind von kolonialer Macht: beispielweise von Hierarchien, von
Mission als Einbahnstraße, Vorstellungen von kultureller Überlegenheit etc. Er plädiert
für eine „neue Missiologie“ in wechselseitiger Beziehung. Dabei geht es ihm nicht nur
um eine sprachliche Reform, sondern auch um strukturelle, kulturelle und theologische
Umorientierungen.9

4. Mission ohne Kirche

Der Begriff der Mission hat sich viel später interessanterweise ja auch außerhalb des
Religiösen etabliert und wird dort ganz selbstverständlich verwendet. Viele Firmen
verfügen über ein „Mission Statement“ oder verwenden den Begriff in ihrer Werbung.
So wirbt zum Beispiel ein bekannter Hersteller von Nutzfahrzeugen mit dem Slogan
„Mission Machen“. Manchmal klingt es dann eben doch fast religiös. So formuliert ein
weltweit agierender Unterhaltungskonzern: „Die Mission (…) ist es, Menschen auf dem

9 Harvey C. Kwiyani, Decolonizing Mission, London 2025.



7

gesamten Globus zu unterhalten, zu informieren und zu inspirieren – durch die Kraft
beispiellosen Geschichtenerzählens …“

Dabei ist der Begriff im Englischen noch deutlich weiterverbreitet und wird weniger
problematisiert. Kommt man in Ghana in ein Dorf, wird man nicht selten gefragt – und
das ist gar nicht nur religiös gemeint: „What’s your mission?“ „Was ist deine Mission?“
Es ist die Frage danach, was einen dorthin gebracht hat: Warum bist Du hier?

5. Gottes Mission

Diese Überlegungen haben Auswirkungen darauf, wie wir heute über die Sendung der
Kirche oder eben auch Mission reden.

Das erste und wichtigste noch einmal: Wenn wir von Mission reden, geht es nicht um
unsere Mission, die Mission der Kirche, sondern um die Teilhabe an Gottes
ganzheitlichem Handeln an der Welt. Es geht um Versöhnung mit Gott und den
Nächsten, es geht um das unbedingte Angenommensein von Gott. Es geht darum,
von Gott zu erzählen. Denn Gott trägt das Leben und ist sich nicht zu schade, Mensch
zu werden. Diese Botschaft gilt es zu teilen im Mitfühlen, im Beistehen, im Zuhören.
Wer sich an die Seite der Ausgegrenzten stellt, hat Teil an dieser Mission. Denn in der
Teilhabe an Gottes Handeln an der Welt, geht es natürlich auch um Gerechtigkeit,
Frieden und die Bewahrung der Schöpfung. Von daher umfasst Mission
Evangelisation, Diakonie, Bildung, interkulturelle Begegnung, gesellschaftliches
Engagement. Mission würde ich beschreiben damit, Gottes Liebe in der Welt erfahrbar
zu machen, und das geschieht auf sehr vielfältige und unterschiedliche Weise. Fulbert
Steffenski hat öfter davon gesprochen, dass Mission so etwas ist wie zu „zeigen was
man liebt und woran man glaubt.“10 Ähnliche Gedanken finden sich übrigens in
demselben Zusammenhang, der für uns Impulsgeber war für die „Leitlinien Kirchlichen
Handels“, die uns in unserem Zukunftsprozess begleiten: „Gott loben. Das Recht
ehren. Gesicht zeigen.“11 Dort sagt Steffensky: „Es geht mir um Mission. Das neue
Testament will eine missionarische Kirche. Der Auftritt der Kirche in der heutigen
säkularen Öffentlichkeit ist Mission.“12. Wir sind hier also weiter in dieser Spur
unterwegs. Hinzugefügt hatten wir damals noch den Satz „In der Liebe wachsen“.

Das zweite: Mission bedeutet nicht, einem anderen etwas beizubringen, was er noch
nicht weiß, bedeutet nicht jemand anderen von etwas zu überzeugen, was ich schon
habe und er oder sie noch nicht. Denn überall, wo wir hinkommen, ist Gott schon am
Werk. Mission würde ich eher beschreiben als einen gemeinsamen Weg, auf dem sich
die, die da gemeinsam unterwegs sind, verändern. Und das heißt eben auch, dass
Mission nicht bedeutet, dass andere so werden müssten wie wir. Wir werden
gemeinsam neu! Ravinder Salooja, ehemaliger Direktor des Leipziger

10 Z.B. Fulbert Steffensky, Mission ist gewaltlose Werbung für die Schönheit eines Lebenskonzepts, unter:
https://chrismon.de/das-wort/mission-ist-gewaltlose-werbung-fur-die-schonheit-eines-lebenskonzepts-2804
(abgerufen am 04.11.2025).
11 Fulbert Steffensky, Gott loben, das Recht ehren, Gesicht zeigen. Das Wesen und die zentralen Aufgaben der
Kirche, in: Schwarzbrot-Spiritualität, Stuttgart 2005, 53ff., 53.
12 Ebd., S. 68

https://chrismon.de/das-wort/mission-ist-gewaltlose-werbung-fur-die-schonheit-eines-lebenskonzepts-2804


8

Missionswerkes, schreibt in seinem Beitrag über den Missionsbefehl im Blick auf die
kritische Reflexion unserer Theologie im Lichte der Dekolonisierung „Beim Thema
Mission hilft sie uns, andere biblische Bilder zu stärken: Salz der Erde – ausgestreut
werden, um zu würzen; Licht der Welt – stoisch zu leuchten, um die Umgebung zu
erhellen; Tischgemeinschaft halten mit Zöllnern und anderen – um Exklusion zu
überwinden und Teilhabe zu ermöglichen …“13

Das dritte: Mission ist eben nicht zu verwechseln mit Mitgliedergewinnung. Wenn
Menschen sich auf diesem gemeinsamen Weg dafür entscheiden, dass es gut sein
könnte, Mitglied der Kirche zu sein, dann ist das schön, aber das ist nicht das primäre
Ziel. Jesus hat uns aufgetragen Licht der Welt und Salz der Erde zu sein und nicht
Mitglieder zu generieren. Theologisch ist bei einer solchen Sicht natürlich die
unlösliche Verknüpfung von Taufe und Mitgliedschaft, wie wir sie in unserem System
verstehen, ein Problem. Im Kontakt mit Menschen, die aus unserer Kirche ausgetreten
sind, erlebe ich das immer wieder als Schwierigkeit. Wir kennen nur drinnen oder
draußen und wenn jemand sich taufen lassen will, wird die Person damit unmittelbar
zur Kirchensteuerzahlerin.

6. Aus der Praxis

Wenn ich in unserer Landeskirche unterwegs bin treffe ich auf beeindruckende
Beispiele, wo Gemeinden neue Wege gehen, um Gottes Liebe in der Welt erfahrbar
zu machen oder den Raum dafür öffnen, dass dies geschehen kann.

Ich denke an ein Projekt wie die „Lagenser Mahlzeit“: ein geöffnetes Haus,
gemeinsames Essen, miteinander reden, Ehrenamtliche und Hauptamtliche sind im
Gespräch. Ganz unterschiedliche Menschen kommen so zusammen. Dass das
gemeinsame Essen ein besonders guter Ort ist, Gottes Liebe erfahrbar zu machen,
zeigen nicht nur eine Vielzahl von biblischen Geschichten, sondern ist bis heute eine
wichtige Erfahrung.

Oder ich denke an die Kirchengemeinde Leopoldshöhe, die ein Café mitten im Ort
betreibt und so einen ganz besonderen Raum der Begegnung schafft. Ich denke an
das Projekt von fünf Kirchengemeinden mit dem Festival „3 Days aLive“ im Beller
Freibad, das es schafft, viele Menschen über Popularmusik anzusprechen und auf
diese Weise zu teilen, „was man liebt“. Das sind nur drei Beispiele; es gibt natürlich
viel mehr, von denen man erzählen könnte und von denen Sie erzählen können: von
neuen Gottesdienstkonzepten, in denen Menschen bewegende Erfahrungen machen,
von Musik, die Menschen tief anrührt mit Gottes Liebe, von Ehrenamtlichen, die auf
erfrischende Weise teilen, was sie lieben.

In Zusammenarbeit mit der Stiftung Creative Kirche in Witten wird am 28. März 2026
in der Phoenix Contact-Arena in Lemgo das Chormusical „7 Worte vom Kreuz“
aufgefüh. Erfreulicherweise konnte neben uns als Lippischer Landeskirche auch das
Erzbistum als Mitträger gewonnen werden. Die Leidensgeschichte Jesu ist für uns von
zentraler Bedeutung; gleichzeitig wird es immer schwieriger, Menschen heute damit

13 Ravinder Salooja, ebd., S. 49.



9

zu erreichen. Mit einer anderen Sprache und Musik, als wir es sonst gewohnt sind,
davon zu erzählen, darin liegt eine große Chance. Wir hoffen, dass wieder hunderte
Menschen aus der Region bei diesem Mitmach-Chor mitsingen und noch viel mehr
Menschen kommen und zuhören.

Ich habe mir in diesem Jahr, vor allem im Sommer, die Zeit genommen, einige unserer
diakonischen Einrichtungen zu besuchen. Das konnte natürlich nur ein kleiner
Ausschnitt sein. Bei diesen Besuchen war ich beeindruckt von der Qualität der Arbeit,
die dort geleistet wird. Menschen erfahren in überaus professioneller Weise Hilfe und
Unterstützung im Alter, in der Pflege ambulant und stationär oder in einem
Wohnbereich für Menschen mit Behinderungen. Eine wirklich beeindruckende Arbeit,
die dort geleistet wird. Aber noch etwas hat mich dabei sehr bewegt: Ich bin auf viele
überaus engagierte Menschen gestoßen und etliche von ihnen haben mit einer großen
Selbstverständlichkeit davon erzählt, dass dieses Engagement etwas mit ihrem
Verständnis des christlichen Glaubens zu tun hat. Es geht ihnen genau darum, Gottes
Liebe in dieser Welt erfahrbar zu machen, zu teilen, was sie lieben.

Wir haben als Kirche, davon bin ich überzeugt, eine wunderbare und
lebensverändernde Botschaft, die zu teilen uns aufgetragen ist. Wir leben selbst aus
einer Liebe, die trägt, vergibt und Hoffnung schenkt, wo das Leben dunkel wird. Sie
gilt allen, unabhängig von Herkunft, Glauben oder Lebensgeschichte. „Wir können’s ja
nicht lassen, von dem zu reden, was wir gesehen und gehört haben.“14, sagen Petrus
und Johannes in der Apostelgeschichte. Darum geht es, mit anderen teilen, was wir
selbst erlebt haben. Dazu sind wir als Kirche berufen, diese Botschaft zu teilen mit
Worten und Taten, mit offenen Herzen und helfenden Händen. Denn wo Menschen
von der Liebe Gottes hören und sie erfahren, da wächst Vertrauen, Versöhnung und
neues Leben. Es lohnt sich, diese Botschaft zu teilen – sie kann die Welt verwandeln.
Und wir können Teil dieser Geschichte der Verwandlung sein.

II. Zukunftsprozess

Nach der Zukunftssynode im Juni sind wir möglichst zügig daran gegangen, die
Umsetzung der Beschlüsse auf den Weg zu bringen. Der Landeskirchenrat hat eine
neue Steuerungsgruppe berufen, die die Aufgabe hat, die Umsetzung zu koordinieren
und die ihre Arbeit bereits aufgenommen hat. Wie in der Junisynode beschlossen,
wurde die Besetzung der Gruppe auch mithilfe eines Interessensbekundungs-
verfahrens vorgenommen. Sie konnten dies als Synodale mitverfolgen. Für den
Organisationsentwicklungsprozess, der mit der Haushaltskonsolidierung eng
verbunden ist, wurde durch den Landeskirchenrat eine Lenkungsgruppe berufen. Die
Berufung eines Kernteams für den CI-Prozess, der im Januar beginnen soll, wurde
ebenfalls soeben durch den Landeskirchenrat abgeschlossen. Unmittelbar nach den
Sommerferien hatte der Landeskirchenrat zudem die befristete Berufung der von der
Synode beschlossenen Serviceagentur für Transformation vorgenommen.
Gemeinsam mit der Konferenz der Superintendent*innen wurde ein Fragebogen im
Blick auf die regiolokale Kirchenentwicklung und den Unterstützungsbedarf der

14 Apg 4,20.



10

Gemeinden entworfen. Bis Ende des Monats kann der Fragebogen noch online
beantwortet werden. Auch für andere Beschlüsse der Frühjahrssynode sind die
entsprechenden Prozesse auf den Weg gebracht worden, anderes steht noch aus.

Als wir uns entschieden hatten, mit Erprobungsräumen zu arbeiten, war da natürlich
auch der Gedanke, dass es mit ihnen möglich sein könnte, Menschen anzusprechen,
die wir bisher nicht oder weniger erreichen. Und grundsätzlich sahen die
Erprobungsräume selbst hier auch ein relativ hohes Potential. In der Praxis wurde
dieses Ziel jedoch nur teilweise eingelöst. Im Evaluationsbericht für die
Erprobungsräume heißt es dazu: „Hierbei [im Blick auf die Zielgruppen] fällt auf, dass
die Erprobungsräume vor allem Menschen erreichen, die bereits zuvor Kontakt zu
kirchlichen Angeboten hatten und grundsätzlich offen für diese sind. Dabei gelingt es
ihnen Personen anzusprechen, deren Kontakt zu Kirche eher sporadisch ist. Jedoch
erreichen sie nur wenige Personen, die außerhalb dieses kirchlichen Kontextes
verortet sind.“15

Einige Aspekte aus der Einschätzung des wissenschaftlichen Beirates, die in den
Sitzungen des Beirats deutlich wurden und die auch in die Evaluation eingeflossen
sind, können hilfreich sein für ein weiteres Nachdenken über eine Kirche, der es stärker
gelingt, Menschen anzusprechen, die bisher wenig Kontakt zur Kirche haben. Zum
einen wird festgestellt, dass wir als Lippische Landeskirche im deutschlandweiten
Vergleich von einer sehr kirchlichen Prägung herkommen, ja sogar von einer sehr
landeskirchlichen Prägung. Bis in die 1980er Jahr gehörte der Großteil der
Bewohner*innen in Lippe zur Lippischen Landeskirche. Nicht dazuzugehören, war
geradezu die Ausnahme. Und es ist noch gar nicht solange her, dass dieser Anteil auf
unter 50% gesunken ist. „Die Lippische Landeskirche lernt es also gerade erst, was es
heißt, eine Minderheitskirche zu sein. Gleichzeitig ist sie im Vergleich mit anderen
Landeskirchen immer noch sehr von Kirchenmitgliedern geprägt.“16 Das hat auch dazu
geführt, dass die Erprobungsräume sehr stark von Menschen initiiert und getragen
wurden, die selbst eine sehr starke kirchliche Bindung haben. (Ausnahmen hat es
natürlich auch gegeben!) In der zweiten Phase der Erprobungsräume hatten wir diese
Erkenntnis bereits aufgegriffen und die Erprobungsräume ermutigt, für diese zweite
Phase mit zumindest einem nicht kirchlichen Kooperationspartner
zusammenzuarbeiten. Neue Zielgruppen anzusprechen, wird immer auch bedeuten
müssen, neue Zielgruppen zu beteiligen. Wir gehen gemeinsam einen Weg, auf dem
wir uns miteinander verändern. Die Evaluation weist zudem deutlich darauf hin, dass
es notwendig ist, stärker darüber nachzudenken, mit welchen Maßnahmen denn eine
solche Zielgruppenorientierung umgesetzt werden könnte, etwa auch die Frage, über
welche Medien Menschen erreicht werden. Auch spielt hierbei die Sozial-
raumorientierung, die wir im Rahmenbeschluss zur regiolokalen Kirchenentwicklung
betont haben, eine besondere Rolle.

15 Florian Karcher/ Sina Müller, Evaluation der Erprobungsräume der Lippischen Landeskirche. Abschlussbericht
2024, Kassel 2024, S. 16.
16 Ebd., S.19.



11

Noch einmal aus dem Abschlussbericht der Evaluation unserer Erprobungsräume:
„Kirche ist in einer immer stärker werdenden Multioptionsgesellschaft nur noch zu einer
Option unter vielen geworden, wodurch sie sich von einer klassischen Volkskirche der
Mehrheit hin zu einer öffentlich wirksamen Minderheiten- und Missionskirche
entwickelt.“17

Die Evaluation macht Mut, hierbei von den ersten Erfahrungen der Erprobungsräume
zu profitieren und auf der Basis dieser Erfahrungen Veränderungen zu gestalten. Das
Potential, das auch an dieser Stelle in den Erprobungsräumen deutlich geworden ist,
sollten wir auch zukünftig nutzen. Wir können aus den Erfahrungen profitieren, wie
durch eine Sozialraumorientierung zum Beispiel bei „HBM Chribal“ oder eine
zielgruppenfokussierte Arbeit wie im „Zentrum Lichtblicke“ oder eine interkulturelle
Öffnung wie bei „Together in Christ“ Menschen erreicht werden können. Wir können
davon profitieren, wie sich durch die Musik im „Popkantorat“ neue Zielgruppen
erschließen lassen – um einmal die Erprobungsräume zu nennen, die ihre Arbeit auch
jenseits der Erprobungsräume fortsetzen wollen.

III. Verkündigungsdienst

Die grundlegenden Gedanken zu einer Kirche mit einer missionarischen Orientierung
haben deutlich gemacht, dass dies zu leben, natürlich nicht allein die Aufgabe von
Hauptamtlichen ist, sondern dass jede und jeder in der Kirche auf seine und ihre Weise
eingeladen ist, sich daran zu beteiligen. Aber natürlich braucht es auch Menschen, die
in der Kommunikation des Evangeliums, sei es hauptamtlich oder ehrenamtlich ihre
Aufgabe sehen; es braucht Kirchenmusiker*innen, Gemeindepädagog*innen,
Pfarrer*innen, Lektor*innen, Prädikant*innen und andere.

1. Lektor*innen und Prädikant*innen

Im Herbst 2022 hat die Synode das Kirchengesetz zur Ordnung des Dienstes der
Prädikantinnen und Prädikanten sowie der Lektorinnen und Lektoren geändert und
erweitert. Zum einen wurde der Dienst der Lektor*innen neu eingeführt und zum
anderen der Dienst der Prädikant*innen geöffnet auch für die Durchführung von
Taufen und Amtshandlungen bei Vorliegen einer entsprechenden
Seelsorgeausbildung. Beides bedurfte in der Folge erheblicher Anstrengungen, um
diese Vorhaben in die Tat umzusetzen.

Für die Ausbildung zur Lektor*in haben wir einen eigenen Kurs aufgelegt.
Erfreulicherweise konnte jetzt gerade der erste Kurs abgeschlossen werden. In einem
festlichen Gottesdienst in Heiligenkirchen, der von den Lektor*innen auf sehr schöne
Weise selbst gestaltet wurde, wurden 14 Lektor*innen in den Dienst in 11
unterschiedlichen Gemeinden berufen. Außerdem haben einige weitere –
insbesondere aus dem Bereich der lutherischen Klasse – ihre Ausbildung im
Michaeliskloster in Hildesheim absolviert. Wir freuen uns, dass diese Möglichkeit, als
Lektor*in tätig zu werden schon im ersten Anlauf diese große Resonanz gefunden hat.
Wir danken allen Absolvent*innen für ihre Bereitschaft und wünschen ihnen Gottes

17 Ebd., S. 20.



12

Segen für ihren Dienst. Dem Team der Pfarrer*innen, die sich als Dozent*innen zur
Verfügung gestellt haben, gilt ebenfalls unser Dank. Organisiert wurde der Kurs von
Pfarrer Mellies und dem Bildungsreferat, im Team mitgewirkt haben Pfarrer Benjamin
Braun und Pfarrerin Wiltrud Holzmüller.

Die Ausbildung von Prädikant*innen war in letzter Zeit durchaus schwierig, nachdem
uns die westfälische Kirche mitgeteilt hatte, dass sie die Kooperation mit uns an dieser
Stelle beenden wolle, da sie die Ausbildungsplätze selber benötigen würde.
Inzwischen ist es im Grundsatz aber wieder möglich, dass auch von uns
Prädikant*innen in Villigst ausgebildet werden. Nun sind wir aber seit einiger Zeit in
größere Kooperationsgespräche eingetreten mit den anderen drei Trägerkirchen des
Gemeinsamen Pastoralkollegs in Villigst. Geplant ist, eine gemeinsame Ausbildung
von Lektor*innen und Prädikant*innen in den Landeskirchen im Rheinland, in
Westfalen, in der reformierten Kirche und in Lippe auf den Weg zu bringen. Die
Gespräche verlaufen vielversprechend, aber es gibt auch noch Hürden zu überwinden.

Die Seelsorgeausbildung der Prädikant*innen, die mit ihren Gemeinden diesen Weg
einschlagen wollen, dass auch Prädikant*innen Amtshandlungen vornehmen können,
gestaltet sich weiter schwierig. Ein Pilotkurs mit der Kirche in Berlin-Brandenburg-
schlesische Oberlausitz ist an den Teilnehmendenzahlen von dort gescheitert.
Prädikant*innen haben so zurzeit nur die Möglichkeit, sich unterschiedliche Module
zum Beispiel in Villigst zusammenzustellen, um die Anforderungen zu erfüllen.

2. Interprofessionelle Teams

Der Landeskirchenrat hat inzwischen in fünf Kirchengemeinden auf deren Antrag
Interprofessionelle Teams genehmigt: Pivitsheide, Heiligenkirchen gemeinsam mit
Berlebeck, Lage reformiert und Leopoldhöhe. Die Anstellungsverhältnisse wurden
oder werden gerade, wie es das Gesetz vorsieht, auf die Landeskirche übertragen. Die
Interprofessionellen Teams sind eine große Chance, gemeinsam den pastoralen
Dienst in der Gemeinde zu gestalten. Es zeigt sich aber auch, dass dies mit einem
erheblichen Umdenken bei den Beteiligten verbunden ist und dass sich in Praxis häufig
neue Fragen stellen, die es zu klären gilt, etwa danach wie ein Arbeiten auf Augenhöhe
im Alltag ausgestaltet werden kann. Der Landeskirchenrat wird in seiner kommenden
Sitzung Ausführungsbestimmungen zum Kirchengesetz über Interprofessionelle
Teams in der Lippischen Landeskirche erlassen und dabei einige dieser Fragen klären.
Es werden aber nicht die letzten sein.

3. Personalentwicklung im Pfarrberuf

Wir sind in der Lippischen Landeskirche zurzeit in der etwas besonderen Situation, um
die uns andere auch beneiden, dass wir fast alle Pfarrstellen besetzt haben. Und wo
es Vakanzen gibt, arbeiten Pfarrer*innen im Probedienst oder im ständigen
Vertretungsdienst. Dies ist jedoch eine Momentaufnahme; denn in den nächsten
Jahren gehen viele Pfarrpersonen in den Ruhestand. In den nächsten fünf Jahren sind
es über 40% der Pfarrer*innen, die regulär in den Ruhestand versetzt werden (45
Pfarrpersonen), in den nächsten zehn Jahren sind es 70% (76 Pfarrpersonen). Dass
wir zurzeit nicht mit mehr Vakanzen zu tun haben, ist auch der durchaus bitteren



13

Situation geschuldet, dass aufgrund der sinkenden Gemeindegliederzahlen viele
Pfarrstellen nicht oder nur anteilig wiederbesetzt werden, wenn Pfarrer*innen in den
Ruhestand gehen oder die Gemeinde wechseln. Auch diese Synodentagung wird
wieder über die Aufhebung von Pfarrstellen beschließen.

Der Konvent der Studierenden hat in letzter Zeit häufig – auch an dieser Stelle – darauf
hingewiesen, dass zwar bis etwa 2020 etliche neue Studierende auf die Liste der
Studierenden und Vikar*innen aufgenommen wurden, dies aber danach abgebrochen
ist und keine neuen mehr hinzugekommen sind. Dies ist auch ein Trend, der an den
Fakultäten festzustellen ist. Die Zahl der Studienanfänger*innen, die mit dem Ziel
Pfarramt das Theologiestudium aufnehmen, ist erschreckend gering. Erfreulich ist
allerdings, dass wir gerade immerhin mit vier Interessierten über eine Aufnahme auf
die Liste sprechen, bzw. gerade das entsprechende Kolloquium durchführen. Ohne
diese vier umfasst unsere Liste für den theologischen Nachwuchs zurzeit sieben
Studierende, fünf Vikar*innen und fünf Pfarrer*innen im Probedienst. So viele
Vikar*innen und Pfarrer*innen im Probedienst gleichzeitig hat die Lippische
Landeskirche schon sehr lange nicht mehr gehabt.

Eine grundlegende Reform des Theologiestudiums wird weiter diskutiert, ein Ergebnis
liegt aber noch nicht vor. Die Reform der zweiten Ausbildungsphase dagegen, die wir
gemeinsam mit den drei anderen Trägerkirchen des Seminars für Pastorale
Ausbildung auf den Weg gebracht haben18, ist fast abgeschlossen und wird für die
Vikar*innen, die im Frühjahr 2026 ihren Dienst beginnen, in Kraft treten.
Erfreulicherweise ist es dabei auch gelungen, eine weitgehend gleichlautende
Prüfungsordnung für die zweite theologische Prüfung in allen vier Landeskirchen auf
den Weg zu bringen. Einzelne Besonderheiten in den Landeskirchen bleiben, so
werden wir an einer Prüfung im Fach biblisch-systematische Theologie festhalten.

IV. Aus den Arbeitsbereichen

Wir haben verschiedene Arbeitsbereiche gebeten, unter diesem Blickwinkel
„missionarisch Kirche sein“ aus ihrer Arbeit zu berichten. In diesem Jahr geben wir
diese Berichte an dieser Stelle unverändert weiter:

1. Kirchenmusik

„Können Sie sich eine Welt ohne Musik vorstellen?“ Diese Frage findet sich auf jeder
Korrespondenz der deutschen Musikhochschulen. Können wir uns eine Kirche ohne
Musik vorstellen, fragen wir zugespitzt auf unsere jetzige und zukünftige Situation. Das
laute „Nein“ findet sich schon in den Zeugnissen unserer Mütter und Väter im Glauben.
Denken Sie nur an den Gesang der Miriam und die Psalmen im Alten Testament oder
an den Lobgesang der Maria und die beiden Briefe des Paulus an die Epheser und
Kolosser („Mit Psalmen, Lobgesängen und geistlichen Liedern singt Gott dankbar in
euren Herzen“).

18 Vgl. Bericht des Landeskirchenrates 2024, S. 21.



14

Unsere wöchentlichen Posaunenchor-, Kinderchor, Jugendchor- und
Erwachsenenchorproben sind eine ständige Brücke in die Gesellschaft. Die Chöre sind
ökumenisch und zugleich auch offen für religiös suchende Menschen. Die Arbeit
umfasst nicht nur die Musik als solche, sondern sie wirkt therapeutisch (auf Körper und
Seele) und religiös bildend durch die zu musizierenden Inhalte, die dann in
Gottesdiensten und Konzerten in den Kirchen und anderen Orten stattfinden.

Die Musik hat also eine ganzheitliche Wirkung auf den Menschen, gibt ihm Halt,
Freude, Tiefe und emotionales Verständnis der christlichen Botschaft und wirkt
missionarisch weit über die Musizierenden hinaus und erreicht unsere Gesellschaft im
umfassenden Sinn; sowohl kirchennahe als auch kirchenferne Menschen fühlen sich
tief berührt.

Drei wesentliche Themen, die die Kammer für Kirchenmusik derzeit beschäftigen,
seien hier genannt:

Um die musikalische Arbeit vor Ort trotz der sich deutlich abzeichnenden finanziellen
Einsparungen weiterhin stärken zu können, wurde eine Umschichtung im
landeskirchlichen Haushalt für Kirchenmusik zugunsten der aktiven Chormitglieder
diskutiert und umgesetzt. Die Förderung von Kooperationen unserer vorhandenen
Gruppen muss gestärkt werden. Ein „Tag für Demokratie und Vielfalt“, der am 3.
Oktober 2026 in der Christuskirche stattfinden soll, vereint unsere originär kirchliche
Kulturarbeit mit außerkirchlichen Künstler*innen.

Im Bereich der Arbeit des Posaunendienstes sind insbesondere folgende
Arbeitsbereiche zu nennen, die in unserer Landeskirche und weit darüber hinaus
missionarische Wirkung erzielen. Seit drei Jahren befähigen wir in den Workshops zur
Anfängerausbildung ehrenamtliche Mitglieder der lippischen Posaunenchöre dazu,
Anfängerinnen und Anfänger für den eigenen Posaunenchor auszubilden. Dabei
umfassen die Workshops alle pädagogischen Themen, die mit der
Instrumentalausbildung zusammenhängen, und musiktheoretische Inhalte und
rechtliche Fragen runden das Ausbildungsportfolio ab. Auch die kirchenmusikalische
D-Ausbildung im Bereich „Posaunenchorleitung“ findet jährlich statt und befähigt
Ehrenamtliche zur Chorleitung. Die Fächer Dirigieren, Musiktheorie, Liturgik und
Hymnologie stehen im Mittelpunkt dieser intensiven Ausbildung und stärken Menschen
in ihrem Glauben und ihrer Verbundenheit zu unserer Kirche. Ein besonderes
missionarisches Projekt feiert in diesem Jahr sein 15-jähriges Jubiläum. Der
Landesjugendposaunenchor Westfalen-Lippe ist ein gemeinsames Ensemble der LLK
und der EKvW und dient der Exzellenz-Förderung von Jugendlichen und jungen
Erwachsenen im Alter zwischen 15 und 25 Jahren. Hier erfahren junge Menschen die
Verbundenheit zu ihrer Kirche auf hohem musikalischem Niveau und erleben eine
wertvolle Gemeinschaft. Und bei fast allen Mitgliedern dieses Ensembles folgt dann
die Ausbildung zur Chorleitung und später auch ein professionelles Musikstudium mit
späterer Karriere als hauptamtliche Kirchenmusiker*innen.



15

Die Ausbildung (Orgelkids, D- und C Kurs) arbeitet erfolgreich nachhaltig und
ganzheitlich mit den Menschen, die dann wieder mit Begeisterung andere Menschen
erreichen.

Die Sommer-Kinder- und Jugendchorfreizeiten haben dieses Jahr zum ersten Mal auf
der Nordseeinsel Spiekeroog stattgefunden. Es waren insgesamt 70 Kinder und
Jugendliche unter der Leitung von Kantorin Uta Singer und Landeskantor Volker Jänig
dabei. Die nachhaltige religiöse Arbeit schafft eine langfristige positive Bindung an
Glaubensthemen und Kirchen.

Zu guter Letzt startet jetzt die Probephase des neuen Gesangbuches im November
endgültig nach einer technischen Verzögerung auch in Lippe. Die Vermittlung in die
Klassentage, Pfarrkonvente, Synode, Verbände und Gemeinden ist jetzt eine wichtige
Aufgabe. Das gemeinsame Singen ist eine übergreifende verbindende Kraft, die mit
diesem Projekt initiiert wird und die innere Mission stärkt.

Burkhard Geweke, Volker Jänig, Christian Kornmaul

2. Kirche und Schule

Schule ist ein Ort, an dem Kirche jungen Menschen in ihrer Lebenswirklichkeit
begegnet. Missionarisch zu sein heißt auch hier nicht, laut zu verkünden, sondern
präsent zu sein: zuzuhören, Anteil zu nehmen, zu begleiten und Räume zu öffnen, in
denen Glaube, Zweifel, Hoffnung und Fragen miteinander ins Gespräch kommen. Mit
dem Angebot der Tage religiöser Orientierung erfahren Schülerinnen und Schüler
Sinn, Gemeinschaft und Glauben – jenseits von Leistungsdruck und Routine. Auch der
neue Schulseelsorge-Chat ist ein Ort des Dialogs: anonym, vertraulich und nah an
den Fragen, Sorgen und Hoffnungen junger Menschen. Er zeigt einmal mehr, dass
kirchliche Präsenz heute auch über digitale Wege wirksam sein kann.

Besondere Akzente setzte das Shoa-Projekt - in diesem Jahr am Grabbe-
Gymnasium -, in den Schülerinnen und Schüler die lokale nationalsozialistische
Vergangenheit an der Biographie von Fritz Herzberg kreativ und kritisch reflektierten.
Solche Projekte verdeutlichen, wie Bildungsarbeit über den Unterricht hinauswirkt: als
Beitrag zu Erinnerungskultur, Verantwortung und Versöhnung. Der gegenwärtige RU-
Wettbewerb „Religiöse Vielfalt und Toleranz – Wie gelingt Dialog, ohne den
eigenen Glauben aufzugeben?“ lädt ein, kreativ zu werden: im Klassenzimmer, in
Projekten, mit Bildern, Texten und Aktionen. Dialog bedeutet dabei nicht, die eigene
Stimme zu verlieren, sondern sie respektvoll und klar einzubringen.

Der Religionsunterricht selbst bleibt ein zentraler Ort missionarischer Kirche – im
zutiefst dialogischen Sinn. Hier können Schülerinnen und Schüler über Sinn,
Gerechtigkeit, Angst und Hoffnung sprechen und erfahren, dass Glaube eine Sprache
dafür bereithält. Missionarisch zu lehren heißt, Zeugnis zu geben, ohne zu überreden,
die Freiheit des anderen zu achten und Christsein als gelebte Beziehung zu sich, zu
anderen und zu Gott erfahrbar zu machen. Die missionarische Dimension kirchlicher
Bildungsarbeit zeigt sich weiter in den vielfältigen Angeboten des Schulreferats. Der
RU Tag stand in diesem Jahr unter dem Thema „Die Bibel im Dialog mit der Moderne“



16

und eröffnete einen Raum, in dem biblische Überlieferung und moderne
Lebenswirklichkeit in Dialog treten können. Unter derselben Überschrift bot die
Vokationstagung Religionslehrkräften Gelegenheit, ihre Rolle als „Zeuginnen und
Zeugen des Evangeliums“ zu reflektieren und zu stärken.

Die Schulkammer beschäftigte sich mit dem Koblenzer Konsent und lieferte Impulse
für einen Religionsunterricht, der Glaube, Vernunft und gesellschaftliche
Verantwortung miteinander in Beziehung setzt. Mission geschieht weniger durch
Programme als durch Haltung. Eine Kirche, die „sendet“, wirkt in Schule durch
Menschen, die kompetent, zugewandt und präsent sind. Wo jemand spürt: Da glaubt
jemand an mich. Da traut mir jemand etwas zu. Da darf ich sein, wie ich bin. Ob in
Projekten, Wettbewerben oder im alltäglichen Unterricht – immer geht es darum,
Glauben und Verantwortung in Beziehung zu setzen. So wird Schule dank der vielen
engagierten Religionslehrkräfte und Schulpfarrer*innen zu einem Ort, an dem Mission
konkret wird – in Begegnung, Dialog und gelebter Solidarität.

Andreas Mattke

3. Bildung

Evangelische Familienbildung – Junge Familien herzlich willkommen!

Die Eltern-Kind-Gruppen sind auch in diesem Jahr ein „Herzstück“ evangelischer
Familienbildungsarbeit. Mit den Eltern-Kind-Gruppen erreicht die Ev. Familienbildung
Eltern in einer Zeit des Umbruchs. Ein neues Kind in der Familie und insbesondere die
Familiengründung stellt das bisherige Leben auf den Kopf, manches in Frage und lässt
Eltern Prioritäten neu setzen.

Eltern-Kind-Gruppen schaffen in dieser Zeit Orte der Begegnung, Gelegenheit für
Austausch und (Neu-)Orientierung. Sie werden von Eltern als Entlastung erlebt. Eltern
profitieren von der erlebten Gemeinschaft, den Gemeinsamkeiten und den
unterschiedlichen Lebensentwürfen der anderen Familien. Kursleiterinnen begleiten
die Eltern in dieser Phase des Lebens, greifen ihre Fragen auf, geben zahlreiche
Impulse für die Eltern-Kind-Bindung und die Beschäftigung mit dem Kind. Es gibt
gemeinsame Lieder und Rituale, die diese zu Hause mit den Kindern weiterleben.
Kirchengemeinden öffnen ihre Gemeindehäuser und haben die Eltern-Kind- Gruppen
bei sich zu Gast.

Manche Eltern lassen sich in dieser Phase ihres Lebens neu oder wieder von Kirche,
Glauben und religiösen Fragen erreichen. Sie entdecken die Angebote der Gemeinde
neu, sie besprechen Aspekte religiöser Erziehung, feiern kirchliche Feste und
besuchen manchmal auch Familiengottesdienste gemeinsam mit der Gruppe. Die so
hergestellte Verbindung ebnet den Weg für weitere Angebote der Gemeinde. Eine
Chance, junge Eltern für die Gemeinden und den Glauben zu gewinnen!

Mit unseren Eltern-Kind-Gruppen heißen wir Familien herzlich willkommen – in
Gemeindehäusern und im Landeskirchenamt.



17

Evangelische Erwachsenenbildung steht im Spannungsfeld von gesellschaftlicher
Verantwortung, individueller Lebensbegleitung und kirchlichem Auftrag. In einer
zunehmend säkularen Gesellschaft, in der traditionelle Formen der Verkündigung an
Reichweite verlieren, kommt der Bildungsarbeit eine besondere missionarische
Bedeutung zu. Sie eröffnet Räume, in denen Menschen – unabhängig von kirchlicher
Bindung – Fragen nach Sinn, Orientierung und Glauben stellen und vertiefen können.

Sie bringt Kirche in Kontakt mit Menschen, die sonst kaum kirchliche Angebote
wahrnehmen, und schafft niedrigschwellige Zugänge zu existenziellen und spirituellen
Themen.

Niedrigschwellige Zugänge zu Glaubens- und Sinnfragen:
Themen wie Lebensgestaltung, Umgang mit Veränderungen, Einsamkeit sprechen
existenzielle Fragen an, die anschlussfähig an Glaubensthemen sind (z. B. Hoffnung,
Gemeinschaft, Trost). Im geschützten Rahmen von Bildungsseminaren können
Teilnehmende eigene Werte, Sinnorientierung und Spiritualität reflektieren.
Insbesondere die mehrtägigen Angebote spielen hierbei eine große Rolle. In vielen
dieser Angebote entsteht Gemeinschaft auf Zeit – besonders bei mehrtägigen Kursen
oder Pilgerwegen.

In der Begegnung, im Zuhören, in der Wertschätzung wird das Evangelium praktisch
erfahrbar. Bildungsarbeit wird so zu einer gelebten Form von Diakonie und Mission:
Menschen erfahren Annahme und Resonanz – etwas, das viele als „geistlich“ erleben,
auch wenn es nicht so benannt wird.

Pilgern und spirituelle Erfahrungsräume:
Pilgern und spirituelle Wanderangebote schaffen körperlich-sinnliche Zugänge zu
Glaubensthemen – über Bewegung, Natur, Stille und Gemeinschaft. Evangelische
Erwachsenenbildung kann hier Verbindungslinien zwischen Lebenserfahrung und
Glauben sichtbar machen, ohne sie aufzudrängen. Menschen erfahren Glauben als
gelebte, erfahrbare Wirklichkeit.

Bildungsurlaub und öffentliche Bildung als Brücke:
Bildungsurlaube sind öffentlich gefördert, gesellschaftlich anerkannt und nicht exklusiv
kirchlich – dadurch erreicht Kirche neue Zielgruppen außerhalb traditioneller
Gemeindegrenzen. Themen wie Resilienz, Achtsamkeit, Lebensbalance, Umgang mit
Wandel eröffnen Resonanzräume für christliche Anthropologie und Spiritualität.

Durch die Verbindung von professioneller Bildungsarbeit und seelsorglicher Haltung
kann Kirche zeigen, dass Glaube zur Lebensbewältigung beiträgt. Kirche ist über die
Ev. Erwachsenenbildung im öffentlichen Bildungsdiskurs präsent – als Stimme, die
Hoffnung, Sinn und Gemeinschaft anbietet.

Kirche zeigt sich durch die Erwachsenenbildung als gesellschaftlich relevanter Akteur,
der Themen des Lebens aufgreift, die viele Menschen bewegen. Die
Erwachsenenbildung öffnet mit ihren Angeboten Schnittstellen zwischen Kirche,
Gesellschaft und individueller Lebenswelt, an denen Glaube neu ins Gespräch
kommen kann. Als niedrigschwelliger missionarischer Ansatz verbindet sie Bildung,



18

Spiritualität und Gemeinschaft und leistet so einen wesentlichen Beitrag, dass Kirche
in einer pluralen Gesellschaft resonant, glaubwürdig und einladend bleibt.

Host-Dieter Mellies

4. Kindertagesstätten

Kommunikation des Evangeliums

In der Frühjahrssynode 2024 haben wir aufgezeigt, wie unsere evangelischen Kitas
als kirchliche Orte funktionieren. Hier wird ganz niederschwellig und dafür stetig,
ganzheitlich und alltagsintegriert das Evangelium erlebt und verkündet. Damit sich
die Mitarbeitenden in den Einrichtungen als Mitarbeitende im Verkündigungsdienst
fühlen und mit entsprechenden Kompetenzen ausgestattet sind, gibt es die
religionspädagogischen Langzeitfortbildungen. Der 4. Durchgang läuft gerade mit 13
Teilnehmenden, die sich 12 Tage mit den unterschiedlichen Themen, Hintergründen
und Methoden auseinandersetzen.

Die besonderen Chancen, die eine evangelische Kita für die Kommunikation mit dem
Evangelium bietet, sind die Folgenden:

- Bei der Aufnahme eines Kindes ist die erste sehr wichtige Arbeit die
Eingewöhnung, d.h. dass die Fachkräfte eine tragfähige gute Beziehung
aufbauen. Die Kinder können sich meist noch nicht sprachlich gut äußern, sind
also darauf angewiesen, dass die Fachkräfte feinfühlig und sensibel ihre
Bedürfnisse wahrnehmen. Und auch die Eltern sind darauf angewiesen, denn nur
so kann eine vertrauensvolle Beziehung zu den Fachkräften entstehen.
Im Evangelium geht es um unsere Beziehung, um unser Vertrauen zu Gott. Diese
können die Kinder und Eltern durch eine einfühlsame Eingewöhnung erleben.

- Die Kinder erleben ganz natürlich im Alltag Gebete, singen Lieder von Gott und
Jesus, hören Geschichten von ihnen, feiern christliche Feste und erleben durch
die Erzieher*innen: ich bin einzigartig, bin geliebt von Gott, ich bin wichtig, ich
gehöre zu dieser Gemeinschaft dazu. Häufig erfahren sie zum ersten Mal in der
Kita von Jesus und Glaubenspraktiken, hier wird der Samen für den Glauben
gelegt.

- Wir erreichen in den Kitas Kinder und Familien, die wir über andere Wege kaum
erreichen. In den meisten Familien spielt der Glaube oft keine Rolle mehr. Durch
unsere evangelischen Kitas erfahren die Kinder vom Glauben. Sie haben durch
diesen Zugang die Chance, ihren eigenen Zugang zu Glauben und Spiritualität zu
finden.

- Der stetige tägliche Kontakt, die Rituale wirken nachhaltig. Ein Kind geht etwa 4
Jahre zwischen 35 bis 45 Stunden pro Woche in eine Kita, ist mehr in der
Einrichtung als Zuhause.

- Durch ein Kind erreichen wir eine Vielzahl von Erwachsenen, die Anteil am
christlichen Leben in der Kita haben. Wenn ein Gottesdienst zum Übergang in die
Schule gefeiert wird, so sind nicht nur die Eltern und Geschwister, sondern meist
Großeltern, Tanten und Freunde dabei und begleiten das Kind, erfahren von



19

Höhepunkten und erleben mit, wie das evangelische Profil in den Einrichtungen
gelebt wird.

- Kinder sind die besten „Lehrer“ für ihre Eltern, denn sie übermitteln ihnen, was
ihnen wichtig ist. Viele Eltern berichten davon, dass die Kinder nun auch Zuhause
beten möchten, wodurch sich Eltern noch einmal auf andere Weise auch mit
Glauben und christlichen Traditionen auseinandersetzen.

- Mitarbeitende, die in unseren Evangelischen Kitas arbeiten, haben oft auch keine
christliche Sozialisation erfahren und wachsen genauso wie die Kinder in die
christliche Tradition hinein. Wenn sie durch ihre Kolleginnen gebeten werden,
mitzutun oder biblische Geschichten plötzlich neu hören, haben sie die Chance,
ganz niederschwellig und stetig, sich mit Inhalten des Evangeliums
auseinanderzusetzen und sich selbst dadurch von der Botschaft berühren zu
lassen.

Die Leitungen der evangelischen Kitas haben dabei eine wichtige Schlüsselfunktion,
denn sie entscheiden, welche Dominanz das evangelische Profil im Alltag einnimmt.
Die Fachberatung steht allen Kitateams zur Seite und bringt ihnen auf vielfältige Weise
z.B. durch Teamtage, das evangelische Profil nahe.

Gudrun Babendererde

5. Jugend

Mehr als nur Qualifizierung von Ehrenamtlichen
Auch in diesem Jahr fand wieder ein JuLeiCa-Grundkurs der Evangelischen Jugend
Lippe statt – erstmals in Hamburg. Besonders erfreulich war die sehr große Nachfrage.
Im Kontakt mit den Jugendlichen zeigt sich, sie suchen in diesem Format nicht nur
eine Ausbildung für ihr ehrenamtliches Engagement, sondern auch Gemeinschaft in
einem sinnstiftenden Rahmen. Neben theologischen, pädagogischen und
jugendschutzrelevanten Themen gehört auch das Erlernen geistlicher Elemente zur
Ausbildung. So gestalten die Teilnehmenden selbst Andachten in unterschiedlichen
Formen – spontan, kreativ, manchmal am Strand oder sitzend auf dem Boden. Diese
Vielfalt zeigt, dass Jugendliche offen für Spiritualität sind, wenn sie Raum für eigene
Ausdrucksformen erhalten. Hier geschieht Mission, junge Menschen erfahren, dass
Glaube kein einengendes Format braucht. Sie entdecken, dass Kirche dort lebendig
ist, wo sie gemeinsam gestalten, feiern, fragen, ihrem Glauben Ausdruck verleihen.

KonfiCamp – gelebte Mission mitten im Leben
Gottes Zuwendung zu den Menschen – ganzheitlich, lebendig geschieht mitten im
Leben junger Menschen. Hier begegnen sich Glauben und Lebenswirklichkeit,
Spiritualität und Gemeinschaft. Das KonfiCamp ist Ausdruck einer Kirche, die zu den
Menschen kommt, die mit Jugendlichen unterwegs ist, ihre Fragen anhört und Räume
eröffnet, in denen ihr Glaube Gestalt gewinnen kann. Für diese wunderbare Erfahrung
sollten wir zukünftig nicht nur Jugendliche eigener Gemeinden einladen, sondern über
unsere kirchlichen Mitgliedschaftsgrenzen hinausdenken. Jugendliche sind auf der
Suche nach Menschen, die sich ihnen mit ihren Lebensfragen zuwenden. Gehen wir
auf sie zu.



20

Grenzen überwinden
Über Kirchenmitgliedschaftsgrenzen hinaus denkt auch das Kinder- und
Jugendvertretungsgesetz. Es ermöglicht jungen Menschen die Mitgestaltung ihrer
Kirche. Konfession und Gemeindezugehörigkeit bilden in diesem Zusammenhang
keinen eingrenzenden Fokus. „Wir mitmachen will hat bei uns Platz“ (W. Radeker)

Und es machen zunehmend mehr Engagierte mit. Die Gemeinden, die aktuell Kinder-
und Jugendvertretungen bilden, berichten von einer engagierten und lebendigen
Dynamik, die sich in der Jugendarbeit entwickelt.

Eine missionarische Jugendarbeit setzt sich kritisch mit ihren strukturellen Barrieren
auseinander, eröffnet niedrigschwellige Angebote, partizipativ und geht aktiv auf die
Menschen zu.

André Stitz

6. Evangelisches Beratungszentrum

Wir verstehen unsere Arbeit als Teilhabe an der Sendung Jesu zu den Menschen.
Jesus als Gesandter Gottes, sendet seine Jünger (Joh 17,18). In der Nachfolge Jesu
haben wir Anteil an der Sendung Gottes zu den Menschen. Jesus hat seine Jünger
aufgefordert zu predigen, dass das Reich Gottes nahe herbeigekommen ist und zu
heilen (Mt 10,7-8).

Unsere Arbeit geschieht in dem Heilungsauftrag Jesu. Wir sind keine Ärzte und keine
Therapeuten, die im medizinischen Sinne Krankheiten heilen. Die Unterscheidung
zwischen Therapie und Beratung ist uns sehr wichtig. Zur Beratung gehört auch, dass
wir kranke Menschen auf dem Weg zur Heilung durch Therapeuten begleiten und sie
zu einer Therapie ermutigen. Da Therapieplätze fehlen, bieten wir
Überbrückungsgespräche bis zum Start einer Therapie an.

Die meisten Klientinnen und Klienten haben keine Erkrankung, die
behandlungsbedürftig ist. Sie befinden sich in kritischen Lebenssituationen und leiden
unter Belastungen. In den Gesprächen können sie über ihre Belastungen und Wunden
sprechen, entdecken Neues über sich, das sie vorher nicht sehen konnten. Wir tragen
dazu bei, dass Ratsuchende sorgsamer mit sich umgehen, mit neuen Perspektiven
ihre Situation betrachten und für sie passende Wege suchen. Sie erleben die
Beratungsgespräche als heilsam. Im Sinne des Heilungsauftrags Jesu führen wir
heilsame Gespräche.

In unserer Arbeit zeigen Menschen auch, aus welchen religiösen Quellen sie schöpfen.
Wir sind in der Lage, Themen des Glaubens aufzugreifen. Da kann es passieren, dass
auch eine biblische Geschichte erzählt wird und durch sie ein neuer Blick auf eine
Situation entsteht.

Wortverkündigung ist nicht unser Auftrag. Die Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter des
Beratungszentrums können aber mit den Worten der Bibel umgehen. Einmal im Monat
beschäftigen wir uns mit Bibeltexten und theologischen Themen. Diese



21

Gesprächsrunden tragen zu unserer Gesprächsfähigkeit im christlichen Glauben bei,
die uns selbst und den Klientinnen und Klienten zugutekommen.

Das Leitbild des Beratungszentrums ist überschrieben mit den Worten Jesu: „Kommt
her zu mir, alle, die ihr mühselig und beladen seid; ich will euch erquicken“
(Mt 11,28).
Im Auftrag Jesu möchten wir Menschen stärken und Ruhe verschaffen in den
Belastungen ihres Lebens.

Susanne Eerenstein

7. Seelsorge

Seelsorge ist ein Schatz der Kirche

Sie tut Menschen gut, ist eine erfüllende Aufgabe für Haupt- und Ehrenamtliche und
wird von der Öffentlichkeit nicht nur positiv wahrgenommen, sondern geradezu als
selbstverständlicher Dienst der Kirche erwartet. Zugleich bleibt Seelsorge häufig ein
stilles und unsichtbares Arbeitsfeld. Sie braucht Schutzräume und vertrauliche
Gesprächsatmosphären; sie lebt von Diskretion, von Zeit und von der zugewandten
Begleitung einzelner Menschen. Seelsorge drängt sich nicht auf – weder in der
Begegnung noch in ihrer öffentlichen Darstellung.

Die sogenannten besonderen Seelsorgedienste der Lippischen Landeskirche stehen
exemplarisch für diese Haltung. Sie werden im Folgenden näher beschrieben.

Allen diesen Diensten gemeinsam ist die Grundhaltung, für alle Menschen da zu sein
– unabhängig von Kirchenmitgliedschaft, religiöser Zugehörigkeit oder persönlicher
Nähe zur Kirche. Sie suchen die Menschen auf, statt darauf zu warten, dass diese zur
Kirche kommen. In der aufsuchenden Seelsorge wird Kirche dort erfahrbar, wo
Menschen leben, leiden, hoffen und suchen. Dabei begegnen die Seelsorgerinnen und
Seelsorger einerseits immer wieder auch einer gewissen Skepsis gegenüber dem
„kirchlichen Etikett“, andererseits aber ebenso großer Offenheit und Dankbarkeit, wenn
sich Vertrauen entwickelt und Begleitung als unterstützend erlebt wird.

In diesen unterschiedlichen Arbeitsfeldern zeigt sich Kirche unmittelbar in den
Bruchstellen menschlicher Biografien: in Krisen und Notsituationen, nach
Schicksalsschlägen, Unfällen oder bei Krankheit; ebenso in Zeiten des Älterwerdens
oder wenn Beeinträchtigungen das Leben verändern. Hier wird Kirche sichtbar, hörbar
und ansprechbar – mitten im Leben.

In diesem Tun liegt ein zeitgemäßer und glaubwürdiger Sinn von Mission: nicht als
Werbung für die Kirche, sondern als Zeugnis gelebter Nähe Gottes. Mission geschieht,
wenn Menschen erfahren, dass sie nicht allein sind – dass jemand da ist, der zuhört,
mitträgt und Hoffnung teilt. Das ist Mission in Aktion: unscheinbar, persönlich und von
tiefer Wirkung.



22

1. Klinikseelsorge

Im Klinikum Lippe sind zwei Klinikseelsorgerinnen tätig: Pfarrerin Gerlinde Kriete-
Samklu (100 %, Klinikum Detmold, zugleich Vorsitzende des Seelsorgekonvents) und
Pfarrerin Petra Siekmann-Heide (75 %, Klinikum Lemgo). Die Arbeit geschieht in enger
Begleitung der Patientinnen und Patienten, häufig aufsuchend und im Grenzbereich
von Krankheit, Verlust und Sterben. Auch für Mitarbeitende des Klinikums stehen die
Seelsorgerinnen zur Verfügung. Sonntags finden regelmäßig Gottesdienste statt, die
– soweit technisch möglich – auch in die Patientenzimmer übertragen werden. Ein
zentrales Thema ist die Integration der Seelsorge in die Klinikstrukturen. Die
Kommunikation hat sich durch die Neubesetzung der (Interims-)Geschäftsführung
verbessert. Nach Auflösung des kirchlich verantworteten Besuchsdienstes berät die
Klinikleitung derzeit über eine Neuauflage in eigener Regie.

2. Altenheimseelsorge / Kurklinikseelsorge

Pfarrerin Cornelia Wentz (25 %, Ev. Stift zu Wüsten), Pfarrerin Susanne Niemeyer (50
%, Kliniken Bad Salzuflen), Pfarrerin Petra Stork (25 %, Kliniken Horn-Bad Meinberg)
und Pfarrer Uwe Sundermann (25 %, Ev. Altenzentrum Oerlinghausen) versehen
diesen Dienst. Die Altenheimseelsorge wird lokal und regional gestaltet, häufig in
ökumenischer Kooperation. Zu den Angeboten gehören Andachten, Gottesdienste,
Themenabende und spirituelle Formate sowie Gesprächsangebote für Einzelne.

3. JVA-Seelsorge

In der Justizvollzugsanstalt Detmold versieht Pfarrer Andreas Flor (50 %, refinanziert
durch das Land NRW) den Dienst. Er begleitet Inhaftierte seelsorglich und pflegt den
Dialog mit der Anstaltsleitung. Zu den Angeboten gehören Einzel- und
Gruppengespräche, Gottesdienste und besondere Veranstaltungen – etwa
gemeinsames Kochen oder Backen. Kooperationen mit der katholischen Seelsorge
bestehen. Die JVA-Seelsorge bewegt sich außerhalb der hierarchischen Strukturen
einer Justizvollzugsanstalt. Sie ist in besonderer Weise aufsuchende Arbeit und lebt
von Vertrauen und Akzeptanz.

4. Notfallseelsorge

Die Notfallseelsorge im Kreis Lippe besteht seit 27 Jahren. Leitung: Pfarrer Andreas
Gronemeier (25 %-Beauftragung).Etwa 80 Ehrenamtliche sind aktiv, in enger
Kooperation mit Rettungsdiensten, Feuerwehr und Polizei. Der Kreis Lippe beteiligt
sich mit jährlich 20.000 € an den Sachkosten. Jährlich gibt es rund 150–170 Einsätze,
überwiegend bei plötzlichen Todesfällen. Die Ausbildung wurde auf 100 Stunden
erweitert (inklusive Großschadenslagen und sexualisierter Gewalt). Schwerpunkte
liegen in der psychosozialen Unterstützung für Betroffene und Einsatzkräfte (PSNV-B,
PSNV-E).

5. Telefonseelsorge

Die Telefonseelsorge OWL mit Sitz in Bielefeld ist ein ökumenisches
Gemeinschaftswerk (Kath. Gemeindeverband, Kirchenkreis Bielefeld, Lippische



23

Landeskirche). Leitung: Frau Weinrich-Kessler; Vorsitz: Pfarrer Dr. Dr. Marcus Jacobs.
Die Lippische Landeskirche beteiligt sich jährlich mit 60.000 €. Schwerpunkt:
anonyme, niedrigschwellige Krisenbegleitung.

6. Militärseelsorge

Die Militärseelsorge ist angebunden an die Militärkirchengemeinde in Augustdorf.
Nach dem Wechsel von Pfarrer Claus Wagner nach Aachen (ebenfalls
Militärseelsorge) ist eine 100 %-Stelle derzeit vakant; das Ausschreibungsverfahren
läuft. Die zweite Stelle ist mit Pfarrerin Annette Schulz (100 %) besetzt.

Die evangelische Militärseelsorge befindet sich im Wandel: Neue sicherheitspolitische
Realitäten, Nachwuchsmangel und strukturelle Anpassungen prägen die Arbeit.
Militärbischof Dr. Felmberg betont die Bedeutung von Seelsorge in einer
„Zeitenwende“, in dem Krieg, Tod und Angst wieder Themen sind. Zugleich wird über
die Einbindung kirchlicher Infrastruktur in Maßnahmen des Bevölkerungsschutzes
nachgedacht. Dazu sind erste Konzepte entwickelt worden.

Schwerpunkte:

· Lebenskundlicher Unterricht als ethisch-pädagogische Plattform

· Rüstzeiten und Friedensgottesdienste

· Begleitung von Soldatinnen und Soldaten sowie deren Familien bei
Auslandseinsätzen, bei PTBS, Fragen nach Sinn und Schuld

· Stärkung des Segenshandelns im militärischen Kontext. Pfarrerin Schulz war
zuletzt für vier Monate in Jordanien im Auslandseinsatz tätig.

7. Studierendenseelsorge (ESG)

Derzeit besteht ein Anteil von 25 % Studierendenseelsorge in Detmold, der bis Ende
2025 von Pfarrer Dr. Maik Fleck wahrgenommen wird. Nach dem Tod von Pfarrer Dirk
Gerstendorf blieb die Stelle in Lemgo (25 %) unbesetzt. Stattdessen wurde eine
Kooperation zwischen der TH OWL | Lemgo und der Kirchengemeinde St. Marien
entwickelt.
Zudem beteiligt sich die Landeskirche mit jeweils 20.000 € für drei Jahre an dem
Campus-Projekt „Seelsorge und Begleitung“, das ab 2026 neu konzipiert werden soll.
Ergänzend erfolgt eine Sozialberatung für ausländische Studierende über Mittel von
Brot für die Welt (7.000 €).

8. Gehörlosen- und Schwerhörigenseelsorge

Pfarrer Uwe Sundermann (25 %) begleitet diesen Dienst. „Nicht-Hören trennt von den
Menschen.“ Gehörlose brauchen Gebärdensprache, Schwerhörige technische
Unterstützung. Ziel ist die Teilhabe am kirchlichen Leben sowie die Stärkung von
Gemeinschaft und Selbsthilfe. Dazu finden regelmäßige Treffen und Gottesdienste
statt. Außerdem berät Pfarrer Sundermann Kirchengemeinden hinsichtlich der
technischen Ausstattung für die Arbeit mit Schwerhörigen.



24

9. Blindenseelsorge

Pfarrer Andreas Klei betreut im Rahmen seiner Gemeindetätigkeit die Einrichtungen
des Lippischen Blinden- und Sehbehindertenvereins e. V. Zum Angebot gehören
Andachten, Gottesdienste und persönliche Gespräche.

Thomas Warnke

8. Ökumene

„The whole gospel for the whole person“ oder „tout l’Evangile à tout l’homme“, das ist
die Mission unserer beiden Evangelisch-presbyterianischen Partnerkirchen in Ghana
und Togo: „Das ganze Evangelium für den ganzen Menschen“. Entsprechend fördern
sie und die Norddeutsche Mission, neben der Evangelisation, Programme in den
Bereichen Bildung, Ernährungssouveränität und Gesundheit, aber auch Begegnungen
und Ökologische Projekte. Ähnliches gilt für die anderen mit uns verbundenen
Missionswerke Vereinte Evangelische Mission (VEM), Gossner Mission und Ev.-luth.
Missionswerk in Niedersachen (ELM) durch die Lutherische Klasse.

Im Kontakt mit vielen Geschwistern des Globalen Südens lernen wir neu eine
Wertschätzung des Begriffs „Mission“ – jenseits von kolonialen und paternalistischen
Strukturen. Und wir lassen uns auch fragen, wie wir es mit der Verkündigung des
Evangeliums auch an neue Zielgruppen halten („Evangelisation“).

Von unseren mittelosteuropäischen Partnerkirchen wiederum beginnen wir zu lernen,
wie es ist, als Minderheit in einer Gesellschaft die Zuwendung Gottes an die Welt zu
bezeugen. Gerade hat eine Delegation der Kammer für Weltmission Ökumene und
Entwicklung die Ev.-ref. Kirche in Polen besucht. Die fünf besuchten Gemeinden
setzen in ihrem Umfeld jeweils eigene Akzente, von Ökologie über eine eigene
Kindergartenarbeit bis hin zu einer bewusst liberalen Ausprägung in Warschau, die
auch zu neuen Gemeindemitgliedern geführt hat.

Partnerschaften lebendig zu erhalten, ist allerdings eine große Herausforderung in
Zeiten von weniger werdenden ehrenamtlich Engagierten. Insbesondere die Zahl der
Partnerschaften auf Gemeindeebene ist stark zurückgegangen. Auch hier wird die
weltweite Ökumene wohl oft auch übergemeindlich erlebt werden.

Der Einsatz für Brot für die Welt, Diakonie Katastrophenhilfe, den fairen Handel,
Klimagerechtigkeit und eine gerechte Entwicklungszusammenarbeit sind ebenfalls
Aktivitäten, die aus dem Bewusstsein einer weltweiten Verbundenheit erwachsen und
bei denen Kirche als wichtiger Akteur wahrgenommen wird.

Die weltweite Ökumene vor Ort wird u.a. bei Together in Christ erlebbar. Von der
Landeskirche unterstützt ist es beispielhaft gelungen, einheimische und
Migrationsgemeinden zusammen zu bringen, um z.B. einmal im Monat gemeinsam
Gottesdienst vielfältig zu feiern. Wir entdecken dabei, dass viele Mitglieder von
internationalen Gemeinden auch Mitglieder der Landeskirche sind oder werden.



25

Schließlich gehört zur Ökumene auch der weite Bereich der Öffentlichen
Verantwortung hinzu. Auch hier hat die Kirche eine Mission. Und auch wenn ihr
gesellschaftlicher Einfluss vielleicht abnimmt, so scheint sie z.T. an Profil zu gewinnen
als Verfechterin der Menschenrechte (theologisch: Gottebenbildlichkeit aller). Hier
auch in strittigen gesellschaftlichen Fragen Haltung zu zeigen, beinhaltet auch die
Chance davon zu erzählen, warum wir das tun.

Dieter Bökemeier

9. Diakonie

Diakonie ist Teil der Zuwendung Gottes zu den Menschen. Im ersten Testament ist
das Tun des Rechten und der Schutz der Schwachen ganz eng mit dem rechten
Gottesdienst verbunden (Amos 5,21ff). Auch in den Berichten von Jesus ist Botschaft
und Tun untrennbar miteinander verbunden.

Diakonie ist auch Mission. Und das entsprechende „diakonische Profil“ beginnt etwa
bei der Grundhaltung, in der ambulanten Pflege auch abgelegene Häuser zu
versorgen oder auch Menschen ohne Aufenthalt zu beraten, auch wenn dies in keiner
Förderung enthalten ist. Es umfasst die religionspädagogische Arbeit in Kitas,
Andachten im Seniorenheim und endet nicht bei der Kronenkreuzverleihung.

Diakonie trägt damit auch zur öffentlichen Erlebbarkeit des Evangeliums bei. Die
sechste Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung von 2023 ergab, dass Diakonie und
Caritas bei der Gesamtheit der Befragten ein deutlich höheres Vertrauen genießen als
die jeweiligen Kirchen – das gilt auch für die evangelischen Befragten.

In Zukunft wird es noch mehr darauf ankommen, dass Kirchengemeinden und
diakonische Träger im Gemeinwesen erkennbar zusammenarbeiten. Ein gutes
Beispiel ist die Kombination von ambulant betreuten Seniorenwohngemeinschaften
mit einem Gemeindehaus oder Beratungsangebote in Gemeinderäumen. Auch die
diakonischen Aktivitäten von Kirchengemeinden im Quartier sind hier zu nennen.

Für viele Bereiche der diakonischen Arbeit gibt es öffentliche Mittel, wenn diese auch
immer weniger auskömmlich sind, oft verspätet ausgezahlt werden und so die Träger
finanziell stark belasten. Die Landeskirche fördert aus eigenen Haushaltsmitteln einige
Arbeitsbereiche von diakonischen Trägern, die sonst so nicht vorgehalten werden
könnten (Regionalberatung von Geflüchteten, Gemeinwesenarbeit und
Sozialberatung in der Fläche).

Zum anderen bietet der Arbeitsbereich Diakonie im Referat Diakonie und Ökumene
des Landeskirchenamtes selber den Jugendmigrationsdienst, die Beratung und
Begleitung des Freiwilligen Sozialen Jahres, die Gehörlosenberatung und – immer
weiter nachgefragt – eine allgemeine Sozialberatung an. Für die beiden letztgenannten
Angebote gibt es keinerlei öffentliche Förderungen. Gerade sie sind aber ein
Alleinstellungsmerkmal von Kirche in der Soziallandschaft und legen zusammen mit
den anderen Handlungsfeldern öffentlich Zeugnis ab von der guten Zuwendung Gottes
zu allen Menschen.



26

Dies gilt auch für die Kirchenasylarbeit von Kirchengemeinden in Lippe – teils auch als
Netzwerk. Das Referat Diakonie und Ökumene sowie die diakonische
Flüchtlingsberatung unterstützen hier. Im Jahr 2024 konnten so 18 Personen Schutz
erfahren – ein sehr deutliches Zeichen der Nächstenliebe gegen den immer stärker
werdenden Geist der Abwehr von Schutzsuchenden.

Aus der Arbeit mit Geflüchteten ist übrigens eine eigene internationale Bibelkreisarbeit
erwachsen, die derzeit viele persisch-sprachige, aber auch einige arabisch-sprachige
Menschen verbindet. Seit 2015 ließen sich über 100 Personen, meist als Erwachsene
aus nicht-christlichem Umfeld kommend, taufen.

Dieter Bökemeier

V. Standpunkte einnehmen

„Mit vielen Menschen stehen wir für eine offene, tolerante und gerechte Gesellschaft,
in der jeder Mensch ohne Angst verschieden sein kann. Dabei sind wir von den
Gerechtigkeitstraditionen der biblischen Schriften wie von der gemeinsamen Suche
nach dem Menschendienlichen geleitet. Darum können wir uns als Christ*innen nicht
neutral verhalten, wenn Menschen ausgegrenzt, verachtet, verfolgt oder bedroht
werden.“19 Diesem Beschluss der Synode der Evangelischen Kirche in Deutschland
hatte sich die Landessynode im Herbst vergangenen Jahres angeschlossen und dazu
eine eigene „Erklärung zum Erstarken extrem rechter Parteien und Gruppen“
verabschiedet.

Im Sommer dieses Jahres sahen wir uns dann vor den Kommunalwahlen mit der
Tatsache konfrontiert, dass sich Kandidaten der AfD vor Kirchen unserer Gemeinden
ablichten ließen, damit ihren Wahlkampf bestritten und mit vermeintlich christlichen
Werten warben. Als Reaktion startete die Lippische Landeskirche gemeinsam mit den
betroffenen Kirchengemeinden eine Social Media Kampagne.
Dazu Frau Jost, Social-Media-Redakteurin:
„Wir starteten eine Kampagne ‚Wir sagen Nein zu Hass und Hetze‘ mit insgesamt 6
Contentpieces, die auf Instagram und/oder Facebook veröffentlicht wurden. Inhalt
waren unter anderem Reaktionen von Verantwortlichen der betroffenen
Kirchengemeinden, ein Wahlaufruf des Landessuperintendenten und ein
gemeinsames Videostatement einiger Pfarrer*innen der Lippischen Landeskirche. Auf
Instagram gab es bis auf einen Kommentar ausschließlich positive Rückmeldungen
auf alle 6 Beiträge. Auf Facebook war der Ton deutlich härter und die Stimmung
angespannt. Nur ca. 10% der Kommentare enthielten unterstützende Aussagen und
positives Feedback. In weiteren 10% der Kommentare äußerten Nutzer*innen
Vorwürfe, Kritik und Unmut gegenüber der evangelischen Kirche. Die deutliche
Mehrheit von 80% der Kommentare enthielt wütende Beschimpfungen, Beleidigungen
und Hass - überwiegend in Verbindung mit Falschaussagen, rassistischen und
diskriminierenden Aussagen, rechter Rhetorik und parteipolitischen Bekenntnissen zur
AfD, aber auch gepaart mit antirechten und prokirchlichen Aussagen. Den Umgang mit

19 Beschluss der Synode der Evangelischen Kirche in Deutschland vom 5.12.2023.



27

Kommentaren wie diesen regelt die sogenannte Social Media Netiquette. Bei
Verstößen gegen die Social Media Netiquette reagieren wir in der Regel

1. mit Hinweisen und Ermahnen bei erstmaligen oder leichten Verstößen,
2. mit Verbergen bei mittelschweren und schweren Verstößen,
3. mit Blockieren oder Sperren bei wiederholten Verstößen einer Person,
4. mit Prüfen auf Strafbarkeit und Löschen bei besonders schweren Verstößen,
5. mit Melden, wenn Inhalte gegen die Richtlinien der betreffenden Social Media

Plattform verstoßen.
Im Fall dieser Social Media Kampagne mussten wir von allen Maßnahmen Gebrauch
machen. Wo nötig und sinnvoll sind wir selbst in den Kommentaren aktiv geworden,
haben Falschaussagen korrigiert, auf rassistische und menschenfeindliche Aussagen
hin- und auf unsere Werte verwiesen.
Die Social Media Kampagne kann, gemessen an den Social Media Zielen und den
Leistungskennzahlen,20 als erfolgreich bewertet werden. Sie hat insgesamt 35.765
Menschen erreicht, ca. 3.000 Likes erzielt und nicht nur für Zuspruch innerhalb,
sondern auch außerhalb unserer Community gesorgt. Insgesamt wurde die Kampagne
von mehr Nicht-Follower*innen als Follower*innen gesehen und hat 90 neue
Follower*innen gewonnen.“

In einer Stellungnahme haben wir uns außerdem gemeinsam mit dem katholischen
Pastoralverbund Lippe-Detmold gegen die aus unserer Sicht völlig unangemessene
Verwendung von christlichen Symbolen wie dem Kreuz für den Wahlkampf dieser in
Teilen bereits als gesichert rechtsextremen eingestuften Partei gewandt. „Das Kreuz
Jesu Christi steht für eine Liebe, die den Hass überwindet, alle Menschen versöhnt
und sich gerade den Ausgegrenzten zuwendet.“, haben wir dabei unter anderem
formuliert.

VI. Diverses

1. 1700 Jahre Nicäa

Zu Beginn dieses Berichtes war davon die Rede, dass Gottes Mission in der alten
Kirche zuerst Gottes Sendung in Jesus Christus und im Heiligen Geist in diese Welt
beschrieb. Voraussetzung für eine solche Interpretation ist der Gedanke der Trinität.
Er ist im Neuen Testament angelegt, aber wurde erst in der frühen Kirche
ausformuliert. In diesem Jahr haben wir das 1700-jährige Jubiläum eines dafür ganz
maßgeblichen Ereignisses gefeiert, des Konzils von Nicäa.

Aus diesem Konzil ist das Nizänische Glaubensbekenntnis hervorgegangen, das zu
den „altkirchlichen Glaubensbekenntnissen“ gehört, von denen die Präambel der
Verfassung unserer Kirche spricht. Weltweit hat es eine größere Bedeutung als das
„Apostolische Glaubensbekenntnis“, das wir üblicherweise im Gottesdienst sprechen.
Denn das Nizänische Glaubensbekenntnis ist sowohl in den Kirchen des Ostens als
auch des Westens anerkannt. Es schafft es wie kein anderes Bekenntnis, uns

20 S. Anlage 1

https://www.lippische-landeskirche.de/daten/File/Oeffentlichkeitsarbeit/Social_Media_Netiquette.pdf


28

Christinnen und Christen aus den verschiedenen Konfessionsfamilien ökumenisch zu
verbinden auch mit der orthodoxen Tradition. Es beschreibt bis heute den
gemeinsamen Grund, auf dem wir stehen. Von daher kann es in seiner Bedeutung
kaum überschätzt werden. Es gilt als das eigentliche ökumenische Bekenntnis.

Im Mittelpunkt der Debatten rund um das Konzil stand vor allen Dingen die Frage
danach, wer Jesus Christus ist und in welchem Verhältnis er zu Gott dem Vater steht.
Das „Nizänum“ bekennt Jesus Christus als „Gott von Gott, Licht vom Licht, wahrer
Gott vom wahren Gott … eines Wesens mit dem Vater.“21. Damit versucht das
Nizänische Glaubensbekenntnis in der Auseinandersetzung um die Frage, wer Jesus
ist, die Gottheit Jesu vor jeder Relativierung zu schützen.

Ein Zusatz, den die Kirche des Westens später zu dem Bekenntnis hinzufügte, trug
dann allerdings auch zur Spaltung zwischen der Ost- und der Westkirche bei.22 Zudem
sollten wir beim Gedenken an Nicäa nicht unterschlagen, dass dieses Konzil auch
seine Schattenseiten hatte. So wurde durch die auf dem Konzil beschlossene
Entkopplung des Osterfestes vom jüdischen Passafest eine stärkere Abgrenzung vom
jüdischen Glauben vollzogen. Das Konzil und die Umsetzung der Beschlüsse stellten
zudem eine Verquickung von christlicher Religion und weltlicher Macht dar, die es so
bis dahin nicht geben konnte. Diese Verquickung wurde für viele Jahrhunderte
prägend.

Die ACK Nordrhein-Westfalen lud aus Anlass des Jubiläums zu einer Tagung und zu
einem großen ökumenischen Gottesdienst im Dom zu Aachen ein, bei dem ich die
Predigt gehalten habe23. Zuvor wurde bei einer Podiumsdiskussion nach der
Bedeutung des Bekenntnisses für die Ökumenische Bewegung heute gefragt.24 Im
Gottesdienst wurde außerdem die Neuapostolische Kirche in Westdeutschland als
Vollmitglied in die ACK aufgenommen. Der Kirchenpräsident für die Neuapostolische
Kirche in Westdeutschland, Stefan Pöschel, hat in diesem Jahr auch das
Landeskirchenamt für ein Gespräch besucht.

Eine Ikone, die für die Orthodoxe Bischofskonferenz in Deutschland anlässlich des
Nizäa-Jubiläums von der Ikonenmalerin Elena Voutsina aus Thessaloniki angefertigt
wurde25, war im Jubiläumsjahr durch verschiedene Orte Deutschlands unterwegs.
Station machte sie auch in Paderborn. Aus diesem Anlass lud das Erzbistum zu einer
beeindruckenden Andacht in der Libori-Woche ein, an der ich ebenfalls für die
Lippische Landeskirche mitwirken konnte.

21 Das Glaubensbekenntnis findet sich im EG unter der Nr. 854. Es trägt den Titel Nizäa-Konstantinopel, weil es
auf dem Konzil in Konstantinopel seine endgültige Fassung erhalten hat.
22 Dabei geht es um die Frage, ob der Heilige Geist vom Vater ausgeht oder vom Vater und vom Sohn, so fügte
es die Westkirche hinzu.
23 S. Anlage 2
24 Jubiläum mit Zuwachs: ACK NRW (ack-nrw.de) (abgerufen am 04.11.2025).
25 S. Anlage 3

https://www.ack-nrw.de/aktuelles/news-detail/jubilaeum-mit-zuwachs


29

2. Partnerschaft mit Polen – 80 Jahre Kriegsende

In diesem Jahr wurde an etlichen Orten des Endes des 2. Weltkrieges auf
europäischem Gebiet am 8. Mai vor 80 Jahren gedacht. Im Gedenken an die
Gewaltherrschaft des Nationalsozialismus und an den 2. Weltkrieg spielt unsere
Partnerschaft mit der Evangelisch-Reformierten Kirche in Polen eine besondere Rolle.
Aus Anlass des Kriegsendes vor 80 Jahren haben wir in diesem Jahr einen
Kanzeltausch verabredet26. Bischof Semko Koroza predigte am Wochenende nach
dem 8. Mai in der Christuskirche in Detmold. Ich selbst konnte erneut, wie schon aus
Anlass des 75. Jahrestages der Niederschlagung des Aufstandes im Warschauer
Ghettos, in Warschau predigen. Unsere Partnerschaft mit der polnischen Kirche ist
auch deshalb ein großes Geschenk, weil es dieses gemeinsame Erinnern ermöglicht.
Der Blick darauf, wie diese Erinnerung geschieht, ist durchaus sehr unterschiedlich.
Aber darüber im Gespräch zu sein, ist gerade ein besonders wertvolles Element dieser
Partnerschaft. Und es erinnert uns immer wieder neu daran, was für ein Geschenk es
ist, dass Versöhnung möglich wurde und wir gemeinsam für den Frieden in Europa
eintreten können.

Mit Polen verbindet uns eigentlich eine Art Triangelpartnerschaft, zu der auch die
reformierte Kirche in Litauen immer wieder dazugehört. Regelmäßig haben wir uns zur
Polen-Litauen-Lippe-Konsultation getroffen. Mit dem Austritt der litauischen Kirche aus
der Weltgemeinschaft Reformierter Kirchen ist diese Partnerschaft jedoch auf eine
Probe gestellt, da an dieser Stelle nun das gemeinsame Fundament fehlt. Wir haben
in diesem Jahr dazu das offene Gespräch gesucht und sind gespannt, welche
Richtung diese Kirche weiter einschlagen wird und wie das unsere Partnerschaft
beeinflussen wird.

3. ÖRK und Weltgemeinschaft Reformierter Kirchen

Das Jahr bescherte uns zwei „Großereignisse“ in der weltweiten Ökumene. Im
Sommer kam der Zentralausschuss des Ökumenischen Rates der Kirchen (ÖRK)
zusammen. Vor kurzem traf sich die Weltgemeinschaft Reformierter Kirchen zu ihrer
alle sieben Jahre stattfindenden Generalversammlung. Davon wird auf dieser Synode
noch berichtet werden.

Auf beiden Konferenzen war der Konflikt im Nahen Osten ein wichtiges Thema; dabei
spielen auch die Kirchen in der Region des Nahen Ostens, die unter massivem Druck
stehen und die es einfordern, dass sie gesehen werden, eine besondere Rolle. Die
Auseinandersetzungen um die Positionierungen der Weltbünde in diesem Konflikt
waren in beiden Fällen sehr offensichtlich. Im Blick auf die Weltgemeinschaft war es
vor allem das Dokument, das im Vorfeld dazu veröffentlicht worden war, das von vielen
– auch von uns – als überaus problematisch gesehen wurde. Es ist gut, dass nun auf
der Generalversammlung eine Stellungnahme verabschiedet wurde, die sowohl das
Leid der Palästinenser deutlich benennt und die Kriegsführung Israels verurteilt, als
auch die Gewalt, die von der Hamas ausgeht. Zudem wird auch die Gefahr des

26 S. Anlage 4



30

weltweiten Antisemitismus, der nach dem 7. Oktober so dramatisch zugenommen hat,
benannt. Dies fehlte zuvor gänzlich. Das Abschlussdokument des ÖRK wurde in
Deutschland zum Teil heftig – auch in den Medien außerhalb der Kirchen – kritisiert
unter anderem wegen der Verwendung des Apartheitsbegriffes.

Immer wieder sind es gerade diese Begriffe, an denen sich die Auseinandersetzungen
entzünden. Im Fall der Weltgemeinschaft war es unter anderem der des
Siedlerkolonialismus, der Israel vorgeworfen wird. Navid Kermani, der vor kurzem
auch auf Einladung der Lippischen Landeskirche in Detmold zu Gast war, hat zu
diesen Begriffen etwas sehr Nachdenkenswertes gesagt. Auf die Frage, ob er den
Krieg Israels in Gaza als „Völkermord“ bezeichnen würde, sagte er zum einen, dass er
es den Juristen des internationalen Gerichtshofs überlassen würde, dies zu
entscheiden. Zum anderen wies er darauf hin, dass diese Worte in den
Auseinandersetzungen oft wie „Kampfbegriffe“ benutzt würden. Ihre Verwendung oder
ihre Nichtverwendung würde darüber entscheiden, auf welcher Seite wir die
Gesprächspartner*innen sehen, darüber ob sie nach unserer Auffassung auf der
richtigen oder falschen Seite stehen. Einen Dialog würde dies sehr schwierig machen.
Diese Gefahr nehme ich durchaus auch in den Diskussionen in den Kirchen wahr und
es sollte uns zu denken geben.

Die leitenden Geistlichen der Gliedkirchen der EKD haben in diesem Jahr anlässlich
des zweiten Jahrestages des Massakers durch die Hamas am 7. Oktober eine
gemeinsame Erklärung herausgegeben.27

Die Diskussion um die Stellungnahme des Zentralausschusses des ÖRK zu Israel und
Palästina hat auch dazu geführt, dass andere Entscheidungen des Zentralaus-
schusses im Sommer nur wenig wahrgenommen wurden. Von großer Bedeutung ist
allerdings die Tatsache, dass auf der Tagung in Südafrika eine neue Dekade
eingeläutet wurde, die Ökumenische Dekade für Klimagerechtigkeit. Diese war auf der
Vollversammlung des ÖRK 2022 in Karlsruhe beschlossen worden und wurde jetzt für
die nächsten zehn Jahre gestartet. Die Dekaden des ÖRK beschreiben jeweils ein
Langzeitvorhaben in der Ausrichtung des ÖRK. Sie haben in der Vergangenheit
durchaus Einfluss auf die Arbeit vieler Kirchen in der Welt gehabt, etwa die
Ökumenische Dekade zu Kirchen in Solidarität mit Frauen (1988-1998) oder die
Dekade zur Überwindung der Gewalt (2001-2010).

Das Thema Klimagerechtigkeit beschäftigt uns als Lippische Landeskirche schon sehr
lange. Zunächst hatten wir ein Klimaschutzkonzept verabschiedet, 2022 dann ein
Klimaschutzgesetz. Von den Fortschritten unseren Bemühungen zum Klimaschutz
wird auf dieser Synode noch berichtet werden. Der Gedanke, dass es dabei auch um
das Thema Gerechtigkeit geht, hat uns immer wieder begleitet. So sind die Länder des
globalen Südens zumeist ungleich stärker von der Klimakrise betroffen, zugleich
haben sie aber oft kaum etwas zu den Ursachen beigetragen. Und dann fehlen ihnen
oft auch noch die Ressourcen, um den Folgen zu begegnen. Heute sehen wir uns
dann auch noch zusätzlich mit der Tatsache konfrontiert, dass die staatlichen

27 S. Anlage 5



31

Entwicklungshilfegelder stark gekürzt werden, was die Situation für die Länder des
Südens weiter verschlimmert. In der Arbeit von Brot für die Welt und in unseren
Partnerschaften mit Ghana und Togo spielen die Klimakrise und ihre Auswirkungen
eine besondere Rolle. Die Dekade zur Klimagerechtigkeit wird uns, so hoffe ich, in
Zukunft wichtige zusätzliche Impulse vermitteln können. Mit der Dekade verbunden ist
die Initiative für einen weltweiten „Schöpfungssonntag“. Dies würde die geistliche
Dimension dieses Themas unterstreichen.

4. Besuch in der Ukraine

Anfang Februar konnte ich zum zweiten Mal nach dem Angriff Russlands auf die
gesamte Ukraine 2022 die ungarisch-reformierte Kirche in Transkarpatien besuchen.
Es waren bewegende und bedrückende Begegnungen. Obwohl die Region weiterhin
von Kriegshandlungen so gut wie nicht direkt betroffen ist, sind die Auswirkungen des
Krieges verheerend. Von einem Besuch auf einem Dorf habe ich anschließend notiert:

Mit Bischof Zan Fabian besuche ich das Dorf, in dem er, neben dem
Bischofsamt, als Pfarrer tätig ist. Er zeigt mir die große Zahl leerstehender
Häuser. Von ehemals 2.300 Bewohner*innen sind noch 800 geblieben. Die
restlichen haben zumeist das Land verlassen. Diese Entwicklung betrifft die
gesamte Region, die ungarischen Dörfer aber in besonderer Weise. Als
ungarische Staatsbürger können die Menschen ohne weiteres nach Ungarn
gehen. Die Kehrseite ist jedoch, dass sie in Ungarn keinen Flüchtlingsstatus
haben und von daher keine öffentlichen Gelder beziehen. Insgesamt haben seit
2022 ca. 30.000 Kirchenmitglieder das Land verlassen; das sind rund 40% des
damaligen Mitgliederbestandes. Doch auch in den Jahren zuvor, seit der
Annektierung der Krim und den kriegerischen Auseinandersetzungen in der
Ostukraine, haben bereits viele Menschen das Land verlassen. Die
Kirchengemeinde unterhält zwei Kindergärten, einen kleinen für Kinder aus
Roma-Familien und einen sehr großzügigen für die Kinder der Gemeinde.
Inzwischen ist in dem Kindergarten jedoch auch eine staatliche Gruppe
untergebracht, die allerdings auch von Mitarbeitenden der Kirche betreut wird.
Der Kindergarten war einmal für 80 Kinder ausgelegt, ist zurzeit jedoch nur zur
Hälfte belegt. In den letzten drei Jahren hat es in der Gemeinde genau eine
Taufe gegeben. Das lässt erahnen, wie sich die Zahlen entwickeln werden.
Viele Familien leben in großer Armut; von daher sind die regelmäßigen
Mahlzeiten, die die Kinder in Kindergarten und Schule erhalten, von großer
Bedeutung für diese Familien. In der Kindertagesstätte für Kinder aus Roma-
Familien wird zudem eine Hausaufgabenhilfe am Nachmittag angeboten,
verbunden mit einer warmen Mahlzeit am Mittag.

Die Bedeutung des Diakoniezentrums, das die Kirche unterhält, hat durch die
Kriegssituation noch einmal zugenommen; gleichzeitig wird die Arbeit immer
schwieriger. In der Bäckerei werden pro Jahr etwa 60.000 Brote gebacken und an
Bedürftige verteilt. Mehrere Suppenküchen in der Region versorgen die Menschen mit
warmen Mahlzeiten. Diese Arbeit hat sich durch den Krieg deutlich verteuert. Da
Arbeitskräfte fehlen, können nicht mehr ausreichend Lebensmittel für die Sozialküchen



32

und Getreide für die Bäckerei selbst angebaut werden. Es müssen Lebensmittel
hinzugekauft werden. Die Preise sind seit 2022 extrem gestiegen, nicht aber das
Einkommen der Menschen. Es gibt kaum Arbeitsplätze. Rentner*innen z.B. erhalten
oftmals nur umgerechnet 75 Euro im Monat; das reicht nicht einmal für Heizung und
Strom. Regelmäßig werden Hilfstransporte auch in frontnahe Regionen im Osten
organisiert. Die Hilfsgüter dafür kommen auch aus Deutschland. Inzwischen werden
zudem Erholungswochen für Kinder und Familien aus den Kriegsgebieten
durchgeführt.

Insgesamt hat sich die Stimmung der Menschen, denen ich begegnet bin, gegenüber
meinem Besuch 2022 deutlich verschlechtert, es ist oft so etwas wie eine große
Traurigkeit wahrzunehmen. Die Situation der Familien ist extrem belastet. Viele
Männer haben, als es noch möglich war, das Land verlassen, um nicht zum
Militärdienst zu müssen. Viele Familien haben ihre älteren Söhne ins Ausland
geschickt, um sie vor dem Kriegsdienst zu bewahren. So leben viele Familien seit
Jahren getrennt. Oft sind es die Alten, die zurückgeblieben sind. Gleichzeitig sind aus
vielen Familien Männer im Krieg gefallen. Für die reformierte Kirche macht sich eine
gewisse Perspektivlosigkeit breit. Dass all die, die das Land verlassen haben, nach
Kriegsende einmal zurückkehren werden, daran glaubt niemand. Es ist
bewundernswert, wie trotz all dem diese Kirche versucht, den Menschen vor Ort einen
Halt zu bieten, für sie da zu sein und so vielfältige praktische Hilfe und Unterstützung
zu leisten. Gleichzeitig erhalten viele Menschen durch ihre Mitarbeit in der Kirche
zumindest einen kleinen Lohn. Insgesamt ist die Arbeit dieser Kirche sehr stark von
Geldgebern von außerhalb abhängig ist. Allerdings ist die Unterstützung nach einer
riesigen Welle der Hilfsbereitschaft 2022 inzwischen extrem zurückgegangen.

Als Lippische Landeskirche haben wir in diesem Jahr erneut die Reformierte Kirche in
Transkarpatien in ihrer wichtigen Arbeit unterstützt. Über 11.000,- Euro konnten durch
Spenden und Kollekten zur Verfügung gestellt werden. Mit Haushaltsmitteln wurde der
Unterstützungsbetrag auf insgesamt 20.000,- Euro erhöht.

5. KDV-Beratung

Die anhaltende angespannte Sicherheitslage in Europa hat dazu geführt, dass in den
letzten Monaten intensiv über die Frage der Wehrpflicht und darüber, wie der
Wehrdienst in der Zukunft gestaltet sein soll, diskutiert wird. Schon seit dem Angriff
Russlands auf die Ukraine 2022 hatte sich die Zahl der Kriegsdienstverweigerungen
deutlich erhöht. Dieser Trend nimmt aufgrund der Sicherheitslage und der aktuellen
Diskussionen zur Wehrpflicht weiter zu. Immer mehr Wehrpflichtige, die noch keinen
Wehrdienst geleistet haben, aber auch Soldat*innen und Reservist*innen entscheiden
sich dafür, den Kriegsdienst zu verweigern. Der Zulauf zu den Beratungsstellen, etwa
zur Evangelischen Arbeitsgemeinschaft für Kriegsdienstverweigerung und Frieden
(EAK) ist angestiegen.

Nach der Aussetzung der Wehrpflicht 2011 war die Bedeutung der KDV-Beratung
auch in den Kirchen stark zurückgegangen bis dahin, dass teilweise – auch in unserer
Landeskirche – keine Berater*innen mehr tätig waren. Die wenigen Anfragen, die von



33

einem kleinen Netzwerk innerhalb der EAK bearbeitet wurden, beliefen sich EKD-weit
jährlich auf weit weniger als 200. Bis 2011 war die KDV-Beratung eine wichtige
Aufgabe auch von Kirche gewesen. Schon bald nach 2022 war die EAK mit der Bitte
an die Landeskirchen herangetreten, über eine Erhöhung der Beratungskapazitäten
nachzudenken. Hieran hatten sich dann vor allem größere Landeskirchen beteiligt, die
zum Teil noch Beratungskapazitäten vorgehalten hatten.

Im Sommer hat dann die Kirchenkonferenz der EKD angesichts der Diskussionen um
die Wehrpflicht unter anderem beschlossen: Die Kirchenkonferenz „bittet die
Kirchenleitenden der Landeskirchen darum, in ihrer jeweiligen Landeskirche zu prüfen,
wie die kirchlichen Beratungskapazitäten zum Themenbereich KDV erhöht werden
können (…) um den Aufbau eines EKD-weiten Netzwerks für die KDV-Beratung in
allen Gliedkirchen zu ermöglichen.“

Die Kammer für öffentliche Verantwortung hat sich mehrfach insbesondere auf
Anregung des Friedensbeauftragen, Pfarrer i.R. Brehme, mit der Thematik KDV-
Beratung befasst, auch war das Thema an die Jugendarbeit im Bildungsreferat
herangetragen worden. Erfreulicherweise haben sich inzwischen auf Anfrage, zwei
Pfarrpersonen bereiterklärt, die Aufgabe der KDV-Beratung zu übernehmen. Mit
weiteren Personen – unter anderem auch emeritierten Pfarrer*innen – sind wir im
Gespräch. So wird der Landeskirchenrat hoffentlich in Kürze eine solche Beauftragung
aussprechen können. Eine entsprechende Fortbildung und Begleitung erfolgt dann
über die EAK.

Für die seelsorgliche Beratung von Soldat*innen, die sich mit der Frage nach einer
KDV-Beratung beschäftigen, sind zudem die Militärseelsorger*innen zuständig.

6. Emeritiarbeit

Die Arbeit mit den Pfarrer*innen im Ruhestand erfährt zurzeit eine deutliche
Veränderung in unserer Landeskirche. Über viele Jahrzehnte, seit 1929, hat die
„Vereinigung emeritierter Pfarrerinnen und Pfarrer und ihren Angehörigen“ diese Arbeit
getragen und gestaltet. In den letzten Jahren hatte Pfarrer i.R. Bollermann die Aufgabe
übernommen, diesen Kreis zu koordinieren und die Treffen zu organisieren. Dafür gilt
ihm ein großer Dank. Der Landessuperintendent berichtete einmal im Jahr in diesem
Kreis über aktuelle Entwicklungen in der Landeskirche und stellte diese zur
Diskussion. Die Vereinigung hat nun beschlossen, sich aufzulösen. Der Hauptgrund
liegt in der Tatsache, dass in den letzten Jahren kaum neue und jüngere Emeriti zu
dem Kreis dazugestoßen sind; dadurch wurde der Kreis immer kleiner und die
Teilnehmenden älter.

Wir haben daraufhin alle Emeriti zu einem Nachmittag eingeladen, um über die Zukunft
der Emeritiarbeit zu sprechen. Moderiert wurde das Treffen von Thomas Groll, dem
Ruhestandsbeauftragten der westfälischen Landeskirche. Aus diesem Nachmittag
heraus hat sich ein Kreis von emeritierten Pfarrer*innen gebildet, der in Zukunft, in
etwas größeren Abständen als bisher, Veranstaltungen für Emeriti organisieren wird.
Parallel dazu ist auch die Idee entstanden, einen Pool von Emeriti zu bilden, die für
Vertretungsdienste zur Verfügung stehen. Gedacht ist dabei an eine Übersicht, aus



34

der auch die besonderen Interessen der Emeriti hervorgehen, die dann den
Superintendent*innen zur Verfügung gestellt wird. Für dieses Engagement danken wir
den emeritierten Pfarrer*innen in unserer Kirche sehr.

VII. Dank

Und damit wie immer am Ende des Berichts ein Wort des Dankes: Danke sagen wir
allen, die an der Entstehung des Berichtes beteiligt waren, die an diesem Bericht
mitgearbeitet haben und Beiträge dafür geschrieben haben. Danke sagen wir vor allem
auch allen, die sich in unserer Kirche, für unsere Region und darüber hinaus
engagieren, hauptamtlich und ehrenamtlich. Die Arbeit in unserer Kirche ist noch viel
bunter und vielfältiger, als es ein solcher Bericht wiedergeben kann. Nicht alles kann
an dieser Stelle genannt sein, aber allen gilt unser Dank gleichermaßen.

Uns verbindet eine gemeinsame Mission, die ich in diesem Jahr damit beschrieben
habe, dass wir gemeinsam dazu beitragen, Gottes Liebe in dieser Welt erfahrbar zu
machen. Möge Gott uns in dieser gemeinsamen Mission segnen.

„Und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende.“, das sagt Jesus seinen
Jünger*innen am Ende des Matthäusevangeliums zu in den Worten, die bei uns als
„Missionsbefehl“ bekannt sind. In ihrer Bibelarbeit auf dem Kirchentag in Hannover
sagte Mariann Edgar Budde, die durch ihre Predigt zur Amtseinführung des
amerikanischen Präsidenten durch die Einforderung der Barmherzigkeit Berühmtheit
erlangte, dazu: „„Und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende.“, Das
gleiche Versprechen gibt er uns, wenn wir das Geheimnis des Glaubens leben und –
so mutig wir können – den Weg der Auferstehung gehen.“28

Für den Landeskirchenrat
Landessuperintendent Dietmar Arends

28 Mariann Edgar Budde, Boldly Setting Out, Bibelarbeit zu Matthäus 28,1-10: “And remember, I am with you
always, to the end of the age. The same promise he gives to us, as we live the mystery of faith, and walk –as
boldly as we are able – the journey of resurrection.” Unter:
https://www.kirchentag.de/index.php?id=186&sessionId=390103101&manuscriptId=103%7C%7C2 (abgerufen
am 04.11.2025).

https://www.kirchentag.de/index.php?id=186&sessionId=390103101&manuscriptId=103%7C%7C2
































 

KÖNNEN SIE SICH EINE WELT OHNE MUSIK VORSTELLEN? WIR NICHT. DIE DEUTSCHEN MUSIKHOCHSCHULEN. 

 

  

 

Rektorenkonferenz der deutschen 
Musikhochschulen in der HRK  

 
Prof. Christian Fischer 
Vorsitzender 
fon: +49 (0) 7425 9491 12 
 
 
Staatliche Hochschule für Musik Trossingen 
Schultheiß-Koch-Platz 3 
78647 Trossingen 
 
Geschäftsstelle:  
 
Isabell Seider 
fon: +49 (0) 173 189 8683 
Musikhochschule Lübeck 
Große Petersgrube 21 
23552 Lübeck 
 

isabell.seider@mh-trossingen.de 

 
Julia Peters 
fon: +49 (0) 451 1505 230 
Musikhochschule Lübeck 
Königstraße 99 
23552 Lübeck 
julia.peters@mh-trossingen.de 
 
www.die-deutschen-musikhochschulen.de 
 
Berlin (UdK) 
Berlin (HE) 
Bremen 
Detmold 
Dresden 
Düsseldorf 
Essen 
Frankfurt am Main 
Freiburg 
Hamburg 
Hannover 
Karlsruhe 
Köln 
Leipzig 
Lübeck 
Mannheim 
München 
Nürnberg 
Rostock 
Saarbrücken 
Stuttgart 
Trossingen 
Weimar 
Würzburg 

17. Oktober 2025 

 

Sehr geehrte Damen und Herren in den Leitungsgremien der EKD, der evangelischen Landeskirchen 

und Synoden,  

in tiefer Sorge um die Zukunft der Kirchenmusik – in ihrer ganzen Breite – wie auch um die hohe Bedeu-

tung und Wirksamkeit der kirchlichen Kultur für die Gesellschaft unseres Landes, wenden wir, die Rek-

torenkonferenz der deutschen Musikhochschulen (RKM) in der Hochschulrektorenkonferenz (HRK), uns 

heute an Sie als leitende Persönlichkeiten und Gremien der Evangelischen Kirche in Deutschland und 

ihren Landeskirchen. Wir knüpfen dabei bewusst an die Resolution des Deutschen Musikrates (DMR) 

an vom Herbst 2022 „Kirchenmusik als Chance für Gesellschaft, Kultur und Kirche“, an dessen vorbe-

reitender Diskussion beim 2. Kongress des DMR wir seinerzeit aktiv mitgewirkt haben und auf die wir 

mit Nachdruck verweisen. 

Folgende Tendenzen und Diskussionen machen uns Sorgen: 

1. Etliche Landeskirchen sind dabei, ihre Haushalte um bis zu ein Drittel zu kürzen, und planen offenbar, 

solche Kürzungsszenarien auch auf die Kirchenmusik, resp. Kirchenmusikstellen und kirchenmusikali-

sche Ausbildung anzuwenden.  

2. Fast alle Landeskirchen, die die sechs kirchlichen Musikhochschulen tragen (Bayreuth, Dresden, 

Halle, Heidelberg, Herford/Witten, Tübingen), beraten zum wiederholten Mal über massive Kürzungen 

der Studienplätze sowie über mögliche Fusionen einzelner kirchlicher Musikhochschulen. 

3. Auf Ebene der EKD-Spitzengremien soll zwar, soweit wir wissen, die prekäre Finanzierungslage der 

kirchlichen Musikhochschulen dankenswerterweise nunmehr thematisiert werden. Hierbei scheint aber 

erneut die Gefahr zu bestehen, dass die Diskussion eine Richtung in Reduktion der Standorte nimmt 

(bereits vor 20 Jahren gab es Bestrebungen, die sechs kirchlichen Musikhochschulen auf die sog. „drei 

H-Standorte“ – Halle, Heidelberg, Herford [jetzt Witten] – zu reduzieren). 

4. Obwohl Kirchenmusikstellen derzeit auf gemeindlicher Ebene offenbar noch nicht massiv reduziert 

werden, gibt es eine erhebliche Verunsicherung in der jungen Generation, ob die Kirche noch eine zu-

verlässige Arbeitgeberin sein kann. 

Dass die Finanzierungssituation der beiden großen Kirchen in Deutschland durch den massiven Mitglie-

derschwund und die sich ändernde Altersstrukturen zunehmend schwieriger wird, ist allen klar, ebenso, 

dass das Prüfen von Umstrukturierungs- und Kürzungsmaßnahmen auf allen kirchlichen Ebenen unver-

meidlich ist. Unklar ist uns, welche Leitlinien und Kriterien, außer der bloßen Kürzungsnotwendigkeit, die 

Diskutierenden und die Entscheider*innen dabei an der Hand haben, ferner welche fachliche Expertise 

 
Offener Brief an die EKD, die evangelischen Landeskirchen und ihre Synoden 
 
 

Stellungnahme  

der staatlichen deutschen Musikhochschulen zur Zukunft 

der Kirchenmusik und der kirchlichen Musikhochschulen 
 
 
 
 

https://miz.org/de/dokumente/kirchenmusik-als-chance-fuer-gesellschaft-kultur-und-kirche


 

KÖNNEN SIE SICH EINE WELT OHNE MUSIK VORSTELLEN? WIR NICHT. DIE DEUTSCHEN MUSIKHOCHSCHULEN. 

 

 

 

Rektorenkonferenz der deutschen 
Musikhochschulen in der HRK  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

(insbesondere in den Bereichen Kirchenmusik, kulturelle Bildung, aber auch bei Fragen der Studien-

gangsmodernisierung oder der zeitgemäßen Bewerber*innenakquise) durch – ggf. externe – Berater*in-

nen in diese Diskussionen einfließt. 

Wir erlauben uns daher, auch in Kenntnis der aktuellen Zahlen im Bereich Kirchenmusik und Musikhoch-

schulen, auf diesem Wege Folgendes zu bedenken zu geben: 

1. Der Bedarf an hauptberuflichen Kirchenmusiker*innen wird durch eine anstehende Ruhestandswelle 

in den nächsten 15 Jahren, trotz aktueller Stellenreduzierungen, weiterhin größer. Die derzeit vorhande-

nen Studienplätze an den 6 kirchlichen und (noch) 18 staatlichen Musikhochschulen zusammen können 

diesen realen Bedarf bis 2040 bereits jetzt nicht mehr decken, noch weniger, wenn an zeitnahe Redu-

zierung der Studienplätze gedacht ist. Die 6 kirchlichen Musikhochschulen stellen ja ausweislich der 

Statistik 2024 immerhin 52,3 % der derzeit belegten Studienplätze.  

2. Die staatlichen Musikhochschulen werden diesem Missstand nicht abhelfen können. Sie bauen selber 

in mehreren Bundesländern sukzessive ihre Kirchenmusik-Ausbildungsplätze ab. Mehrere der 24 staat-

lichen Musikhochschulen haben in den letzten Jahren ihre Kirchenmusikstudiengänge auslaufen lassen 

oder erheblich reduziert, weitere werden folgen (z.B. HfK Bremen, Folkwang UdK Essen, HfM Karlsruhe, 

HfM Trossingen). 

3. Kirchliche Popularmusik als eigenständiger Studiengang wurde und wird an staatlichen Musikhoch-

schulen nicht ernsthaft aufgebaut oder gemeindebedarfsgerecht angeboten. Hingegen ist die kirchliche 

Popularmusik bei den kirchlichen Musikhochschulen inzwischen gut entwickelt und teilweise beispielhaft 

in die Curricula integriert. 

4. Kirchenmusik braucht eine gesunde Struktur hauptamtlicher Kirchenmusiker*innen, um Neben- und 

Ehrenamt zu organisieren und zu fördern. Überall dort, wo das Hauptamt reduziert oder gestrichen wird, 

kann auch die nebenamtliche Kirchenmusik nicht mehr gedeihen. Professionelle Kirchenmusiker*innen 

wie auch kirchliche Musikhochschulen sind weiterhin auch in der Fläche notwendig – auch als gesell-

schaftlicher und landeskirchlicher Faktor. 

Auch wenn wir kein innerkirchlicher „Player“ sind, erlauben wir uns, ergänzend diese Beobachtungen 

und Gedanken mit Ihnen zu teilen: 

– Kirchenmusik ist in vielen Kirchengemeinden das Rückgrat der Gemeindearbeit. Die kulturelle Wirk-

samkeit der Kirche in die Gesellschaft hinein geht vor allem von der Kirchenmusik in ihrer breiten Vielfalt 

aus.  

Wenn die Kirchenmusik als wesentlicher Baustein kultureller Bildung und gesellschaftlicher Wirksamkeit 

weiter abgebaut wird, wird der gesamtgesellschaftliche Impact der Kirchen beschleunigt schwinden. 

– Die Haushaltsansätze der Ev. Landeskirchen (erst recht der EKD) für Kirchenmusik und ihr Personal 

sind nach unserer Kenntnis marginal, verglichen mit etlichen anderen Haushaltposten, die vorwiegend 

innerkirchliche Klientel erreichen. Das gleiche gilt dann für das Einsparpotenzial! 

Kirchenmusik agiert im Bereich der Sachkosten nahezu kirchensteuerunschädlich und autonom. Kon-

zertprojekte, Noten- und Instrumentenbeschaffung werden i.d.R. durch Drittmittel vor Ort finanziert. 

– Der Berufsstand der Kirchenmusiker*innen ist, wenn die derzeitigen Überlegungen zum Abbau der 

Studienplätze an bzw. Fusionen von kirchlichen Musikhochschulen Realität werden, in absoluter Gefahr. 

Damit geht nicht nur für Kirchen die gesellschaftliche Wirksamkeit geistlicher Literatur und Lebensge-

staltung verloren. 



 

KÖNNEN SIE SICH EINE WELT OHNE MUSIK VORSTELLEN? WIR NICHT. DIE DEUTSCHEN MUSIKHOCHSCHULEN. 

 

 

 

Rektorenkonferenz der deutschen 
Musikhochschulen in der HRK  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

– Es ist keineswegs so, dass in der Vergangenheit Kirchenmusiker*innen über den Bedarf hinaus aus-

gebildet wurden. Der Fachkräftemangel ist, wie wir von Absolvent*innen und Kirchenmusikdirektor*innen 

hören, bereits jetzt in Besetzungsverfahren und im gemeindlichen Alltag vorort spürbar, in Teilen sogar 

dramatisch.  

– Hauptamtliche Kirchenmusik kann und sollte ein potentieller Arbeitgeber und zusätzlicher Aktivitätsan-

reiz auch für staatlich ausgebildete Musiker*innen sein. 

Bitte erlauben Sie daher abschließend die Adressierung dieser Wünsche und Empfehlungen: 

1. Die EKD hat sich leider bisher (in ihren finanzstarken Jahren) nicht zu einer solidarischen Zufinanzie-

rung für die kirchlichen Musikhochschulen entschließen können. Wir empfehlen dringend den Aufbau 

eines solidarischen Finanzierungssystems für alle kirchlichen Musikhochschulen. Dieses ist aktuell nö-

tiger denn je.  

2. Die Landeskirchen und ihre Synoden mögen die beabsichtigten (oder schon beschlossenen) Kürzun-

gen der Mittel für Kirchenmusik und ihr Personal überdenken, ebenso die Reduktion der Studienplätze 

an den kirchlichen Musikhochschulen oder geplante Fusionen von solchen (wie z.B. aktuell in Baden 

und Württemberg). 

3. Bei Priorisierungsdiskussionen mögen sich die kirchlichen Gremien von fachkundiger (externer) Be-

ratung begleiten lassen, um auch andere Blickwinkel als die innerkirchlichen einnehmen zu können. 

4. Vergleichsweise marginale Einsparungen würden im Bereich der Kirchenmusik einen unproportional 

großen und langfristigen Schaden verursachen, für die Kirchenmusik in der Fläche und bei den Gemein-

den, wie für die Zukunft dieses Berufsstandes, vor allem aber für die Wirksamkeit und Wahrnehmung 

der Kirche in der Gesellschaft: Nutzen und Wirkungen von Maßnahmen sollten daher auf diesem Gebiet 

besonders gut abgewogen werden. 

 

Für Rückfragen oder einen Dialog stehen wir gerne zur Verfügung. 

 

Der Vorstand der Rektorenkonferenz der deutschen Musikhochschulen in der HRK, 

mit freundlichen Grüßen, 

 

 

  

 

Prof. Christian Fischer    

(Vorsitzender, Trossingen) 

Frank Ivemeyer 

(HfM Rostock) 

Prof. Rainer Kotzian 

(HfM Nürnberg) 

   

 

 

 

 

  

Prof. Anne-Kathrin Lindig 

(HfM Weimar)    

Prof. Jan Philipp Sprick 

(HfMT Hamburg) 

 


